DE PENSAR

Como los grandes filosofos pueden
estimular nuestro pensamiento critico

José Carlos Ruiz

zc
Z
w
-~
-
'
=
==
@
-
@
3-
[
@




José Carlos Ruiz

El arte de pensar

Como los grandes fildsofos pueden estimular
nuestro pensamiento critico

© Jose CARLOS Ruiz, 2018

© EDITORIAL BERENICE, S. L., 2018
www.editorialberenice.com

Director editorial: JAVIER ORTEGA
Correccion, maquetacion y ebook: REBECA RUEDA
ISBN: 978-84-17418-58-8

No se permite la reproduccién, almacenamiento o transmision total o parcial de este libro
sin la autorizacion previa y por escrito del editor. Todos los derechos reservados.



A mis hijos Pedro y Elena:
Celebracion y Refugio

Aunque la cultura en general no es una garantia para vivir mejor ni
tener planes de vida mas razonables, despreciarla es carecer de
armas para enfrentarse a la brutalidad que todos llevamos dentro.

Victoria Camps



INTRODUCCION

Quién nos iba a decir que en pleno siglo XXI la felicidad se
convertiria en un instrumento de tortura. Soportamos una maldicion
que pasa inadvertida para la mayoria de las personas: la maldicidn
de la felicidad. Nos han condenado a ser felices por obligacion vy, lo
que es mas preocupante, por imitacion. Y lo han hecho de una
manera tan sutil y sofisticada que hemos llegado a creer que la idea
es nuestra. Nos han sugestionado para sentirnos felices, pero ojo,
que sentirnos felices no es lo mismo que serlo. Porque esta tirania
parte de una concepcioén interesada sobre una felicidad sentimental,
emocional y ligera, algo instantaneo y facil de adquirir. Nos han
convertido en drogodependientes emocionales. La condena esta
clara, castigados de por vida a inyectarnos esa felicidad postiza, y
caemos en una busqueda incesante de dosis en cualquiera de sus
variantes, que se enmarcan dentro de la palabra de moda:
Tendencias. Estas tendencias estan relacionadas con el consumo
experiencial, pues ahora lo que vende son las experiencias, las
sensaciones que nos perturben, que nos trastornen, que nos exciten
y sean capaces de alterar nuestro estado de animo, eso si, siempre
asociado a emociones positivas. Cada dia disefian nuevas dosis, a
cual mas apetecible, y han logrado tener una oferta tan sustancial y
estimulante que es imposible probarlas todas.

La maldicion consiste en querer saborear cada una de estas dosis,
y por ello hemos caido en la trampa depravada de esta maldicion: la
hiperaccion, la hiperactividad. Para no desarrollar el sindrome de
abstinencia hipermoderno, procuramos consumir cuantas mas
porciones mejor. Sabiendo esto, el mismo Sistema nos anima a
llevar una politica de check-list. Nos espolea a tener nuestras listas
para que vayamos verificando cada una de las dosis que
consumimos: restaurantes de moda, viajes que no te puedes perder,
el ultimo gadget que acaba de salir al mercado, esas clases de
zumba-yoga-boxing que son geniales, las sesiones de mindfulness,
celebrar un brunch los viernes, tatuarse, ser hipster, maratoniano,



vegano... Lo unico que tenemos que hacer es tachar de la lista cada
dosis consumida, no sin antes publicarlo en Facebook e Instagram.

Como la oferta de dosis es tan amplia, el Sistema logra tenernos
ocupados, enganchados y sometidos a una incesante actividad, a
una hiperactividad. Para colmo sabemos que muchas de estas dosis
estan disefiadas con fecha de caducidad, por lo que el tiempo
apremia y la ansiedad termina haciendo su aparicion. Castigados a
no parar, a no detenernos. Obsesionados con la felicidad
encapsulada en pequefias raciones. El Sistema ha logrado
prefabricar una idea popular de felicidad instantanea y soluble
asociada al hiperconsumo, tanto emocional como material. Parar,
detenerse, reflexionar... es agonizar, como bien decia el principe de
Dinamarca, Hamlet: «Morir, dormir».

Se ha impuesto la dictadura de la accion frente a la reflexion y es
mas urgente que nunca reavivar el pensamiento critico que agoniza.
Porque en esta sociedad de la turbotemporalidad, del culto al
instante, de la prioridad a lo inmediato, siempre termina haciendo
acto de presencia el pensamiento critico. Tarde o temprano el
analisis, el estudio y la reflexiéon apareceran en nuestras vidas, y en
muchos casos vendran acompafados de sufrimiento a causa de no
haber sabido (o no haber querido) pensar criticamente, y para esto
no hay consuelo. Por mucho que mantengamos nuestras vidas bajo
el paradigma de la hiperaccion, la reflexion siempre termina
llamando a la puerta y molestando, cual invitado incObmodo que se
presenta en la tranquilidad de la noche y nos pilla desprevenidos,
desorientados y sin nada en la nevera para ofrecerle.

Pensar bien, como todo elemento de valor, es un arte, y necesita
muchas horas de trabajo y esfuerzo para pulirlo de cara a
presentarlo en todo su esplendor, pues cabe recordar que
actualmente se encuentra en peligro de extincion y progresivamente
va languideciendo sin que nadie repare en él.

De un modo sutil, y si me apuran casi elegante, el Sistema liberal
de mercado, el capitalismo, ha logrado el crimen perfecto. Lo
admirable de este crimen es que no va a ser portada de noticieros,
ni se celebrara funeral por la victima, entre otras cosas porque nadie
sospechara que esta muerta. La falta de sospecha se justifica



porque el Sistema ha sabido ocultar al peor enemigo que tenia
enfrente: el Pensamiento Critico. Para hacerlo ha lanzado cortinas
de humo desviando la atencion hacia otros adversarios y problemas
(el cambio climatico, los antisistema, el posthumanismo, el
terrorismo fundamentalista, la crisis econdmica, la robotizacion de lo
cotidiano...) mientras se encargaba de dejarlo moribundo y
reemplazarlo por una copia que maneja a su antojo.

De la misma manera que ha sabido teledirigir la mirada social
hacia estos «adversarios y problemas», también ha desarrollado
una serie de alianzas para su proposito que se han encargado de
crear las circunstancias adecuadas para que nadie eche de menos
al Legitimo. No lo echamos en falta porque el propio Sistema ha
construido una réplica virtual del mismo para presentarlo como real,
un titere cuyos hilos son movidos siempre en la misma direccion y
por las mismas manos. Y claro, el artificio de este Pensamiento
Critico virtual se presenta de manera tan realista que no logramos
percibir que el auténtico esta postrado en fase agonizante. Este
farsante ha usurpado el trono del Genuino y ahora comanda la
direccion hacia la que debe caminar la sociedad. Pone el foco de
atencion en el eje emocional del ser humano en pos de ir
construyendo una colectividad intelectualmente anestesiada, a la
vez que ensimismada, en un concepto adulterado de felicidad.

Mientras esto sucede, y de manera sibilina, la sociedad se somete
al imperio de las emociones y de la hiperactividad impulsada por un
ejército de aliados como la aceleracion, el impetu, la pasion, la
vocacion, el entusiasmo, el mindfulness, el coaching, la meditacion,
el yoga... (muchas son actividades a realizar en un periodo concreto
de tiempo determinado, alejando asi la pretension de convertirlo en
habito) a la vez que indirectamente debilita al pensamiento critico,
creando las circunstancias necesarias para que su desarrollo no
tenga cabida. La consecuencia del crimen la estamos sufriendo en
carne propia: el desequilibrio.

El equilibrio es el principal mecanismo en el que se sustenta la
formacion del individuo y la uUnica manera de conservarlo es
haciendo uso del pensamiento critico. Sabiendo esto, el liberalismo
economico ha puesto en marcha una estrategia de acoso y derribo



con el fin de debilitarlo al maximo. La consecuencia es notoria:
vivimos en una sociedad desnivelada. El equilibrio entre razon vy
emocion definitivamente ha decantado la balanza hacia esta ultima.
En su estrategia, el Sistema ha conseguido dos cosas: la primera es
que no percibamos que estamos desequilibrados. La segunda, que
es consecuencia de la anterior, es el ostracismo y olvido al que
hemos relegado el pensamiento critico.

Educar a personas equilibradas, que sean capaces de comprender
y controlar sus emociones y que, al mismo tiempo, tengan la
habilidad de hacer eso mismo con sus semejantes, ha sido el
objetivo de la educacion desde la Antiguedad. Ya Platon, en su mito
del Carro Alado, nos exponia la necesidad de que el auriga que
dirigia el carro y que representaba la parte racional del ser humano
fuese capaz de guiarlo hacia el Mundo de las Ideas, que tuviese la
habilidad de controlar las pasiones innobles del ser humano (el
caballo negro) y las pasiones nobles (el caballo blanco). No en vano,
su mas preciado discipulo, Aristoteles, definia el comportamiento
virtuoso (alcanzar la virtud) como aquel que se conseguia teniendo
como referente al término medio, es decir, la consecucion del
equilibrio, y estos dos pensadores, a pesar de desarrollar filosofias
divergentes, coincidian en que el buen uso del pensamiento critico
era la unica via para lograrlo.

Junto a este culto del uso adecuado del pensamiento, ambos
entablaron una lucha encarnizada contra el mundo de la opinion y
de las creencias, cada uno con su metodologia. Platon se mostro
enemigo de las imagenes proyectadas, en su caso en el fondo de
una caverna, y situo la Episteme, el Conocimiento, como el grado de
saber al que tenemos que aspirar. Aristoteles llegé a afirmar que lo
que nos distingue del resto de seres vivos es el uso de la palabra.
En su intento de definir cual era la idiosincrasia del ser humano, el
discipulo de Platon desarrollé una teoria sobre la felicidad basada
en el buen uso de la razén.

«La razén de que el hombre sea un ser social, mas que cualquier
abeja y que cualquier otro animal gregario, es clara. La naturaleza,



pues, como decimos, no hace nada en vano. Solo el hombre, entre
los animales, posee la palabra». Politica, Libro .

Pero he aqui que vivimos en un mundo donde la imagen ha
ganado el terreno a la palabra, donde la omnipantalla invade cada
rincon de nuestra cotidianidad, marcando el devenir de la razén y
sustituyendo a la palabra como fuente de analisis. Por esto es
inmediato ponerse manos a la obra si queremos resucitar aquello

que mejor nos definia como especie: el Pensamiento Critico.



HIGIENE MENTAL PREVENTIVA

Hay muchos libros de autoayuda en el mercado, unos para decirnos
que podemos conseguir cualquier meta que nos propongamos,
incluida la felicidad, y nos indican como hacerlo. Otros para afrontar
el sufrimiento que nos invade cuando no lo logramos. Es un negocio
que se abastece. Escribimos algunos libros motivacionales donde
indicamos a la gente que todo es cuestion de esfuerzo, de
perseverancia, de emocion, de pasion... Después, cuando hacen lo
que esos libros les prescriben y no logran alcanzar sus metas,
entonces compran los otros libros de autoayuda que explican cdmo
lidiar con la tristeza y el desanimo que experimentan cuando
fracasan. jPor qué sucede esto? La gran mayoria de las veces es
porque nos dicen como tenemos que actuar pero sin tenernos en
cuenta a nosotros. En otras ocasiones los que fracasamos somos
nosotros por falta de voluntad, por no ser capaces de poner en
practica los consejos que nos ofrecen.

La verdadera ayuda no consiste en hacer lo que otros nos dicen
que tenemos que hacer, sino mas bien, en aprender a desarrollar el
pensamiento critico por nosotros mismos, desde nuestras
circunstancias, con nuestra perspectiva y tomar las decisiones que
mas convengan teniendo siempre en cuenta el contexto.

Como trataremos de clarificar, el pensamiento critico se
fundamenta en dos elementos que tendremos que dominar si
queremos usarlo adecuadamente: las circunstancias y el contexto.
Porque el arte de saber pensar criticamente se reduce a conocer las
circunstancias que nos rodean tanto a nosotros como a los demas y
saber interpretar adecuadamente el contexto. Una vez conocidos vy
dominados estos dos instrumentos, las decisiones en torno al
proyecto de vida que queramos plantearnos tendran mas
probabilidades de éxito.

A lo largo del libro mostraremos codmo se puede usar lo que
comunmente se denomina el Pensamiento Critico de cara a tener
una personalidad equilibrada, solida y feliz. La diferencia es de
orden mayor. Pensar criticamente, poseer una buena capacidad



analitica, es un instrumento esencial para forjarse una identidad
propia y auténtica. No se trata de exponer qué es lo que hay que
hacer, sino de meditar sobre nuestra filosofia de vida, sobre nuestro
modo de pensar la existencia que estamos llevando y hacerlo desde
nosotros mismos, pero sin olvidar que también tenemos que ejercer
esta reflexion sobre los demas.

No son pocas las personas que se han adscrito al famoso dicho
«mas feliz que una perdiz», pero si buscamos el significado de esta
frase, veremos que no tiene ninguno en especial, que no encierra
ninguna sabiduria de fondo. Podria pensarse que las perdices son
aves especialmente felices si las comparamos con el resto, pero
mucho me temo que no es asi. Se eligido a la perdiz simplemente
porque rimaba: feliz-perdiz. Algunos, en su atrevimiento, hasta
hacen la rima feliz-lombriz, y claro, cuando un extranjero intenta
buscar la traduccion de esta expresion e investigar su procedencia,
se lleva tremendo chasco porque detras de la misma no hay
ninguna historia interesante de la que poder aprender algo. Es todo
tan simple, tan evidente, tan inconsistente como vacio. Se
necesitaba una palabra que rimase con feliz, y perdiz cumplia su
cometido.

En algunas teorias sobre la expresion, esta se asocia a otra de las
frases comunes de los cuentos: «Fueron felices y comieron
perdices», ya que la perdiz era un manjar para los pudientes y por lo
tanto, simbolo de prosperidad material. De hecho, en paises como
Francia, existian criaderos de perdices para los que tenian poder
adquisitivo. Por la deriva l6gica del asunto, es posible que de ahi
provenga la primera expresion «mas feliz que una perdiz».

Llevamos escuchando que «fueron felices y comieron perdices»
como resumen de lo que es una buena vida (vidorra), donde la
felicidad se asocia a la prosperidad econdmica (de los nobles), y
terminamos reduciendo el bienestar a un asunto monetario, todo
muy escueto. Pero como la felicidad asociada al consumo material
siempre levanta sospechas morales, en un ejercicio de
prestidigitacion, el Sistema ha orientado la mirada hacia el otro
modelo de gozo menos susceptible de inmoralidad: la del consumo
emocional.



Cuando se habla de felicidad, estamos usando la palabra de
manera simple, y de un modo demasiado alegre, sin comprender
debidamente lo que conlleva. Coligamos la felicidad con las
emociones y los sentimientos, y cometemos el error de no asociarla
con la razéon. Es un error comun, consecuencia de no pararnos a
pensar, de no activar el interruptor del pensamiento critico que viene
de serie en nuestra configuracibn como humanos. Para entender
qué es la felicidad es necesario un pensamiento analitico sobre
nuestros modelos de vida, pero realizado desde nuestras
circunstancias, desde nuestra realidad.

Lo que defenderemos es que la felicidad es un modo de ser, un
modo de pensar y sentir la vida que se puede aprender. Hace poco
se publicaban las conclusiones de un experimento longitudinal
(realizado a lo largo del tiempo con el mismo numero de individuos)
sobre el nivel de felicidad a lo largo de la vida de una serie de
personas, un experimento realizado en Harvard y denominado
Harvard Study of adult development. Es un proyecto de
investigacion que comenzo en 1938 examinando la vida de 700
hombres, intentando analizar los factores que hacian que algunas
personas envejeciesen felices y con salud, y otras terminaran con
debilitamiento mental e infelices. Se eligieron dos grupos de jovenes
de veinte afos completamente distintos, por un lado casi 300
estudiantes de Harvard, la prestigiosa universidad norteamericana
donde van las élites, y por otro lado, 400 jévenes de un barrio
humilde de Boston. Es un estudio detallado que todavia sigue
adelante y se ha ampliado a las respectivas familias, mujeres, hijos
y hasta nietos. ¢Imaginan si logran aislar los rasgos que nos
proporcionan una vida feliz y sana? Pues bien, de entre los datos
que obtuvieron sobre el bienestar de una persona por un lado, y la
salud por otra, concluyeron que las relaciones con los amigos y con
la pareja eran fundamentales. Segun el estudio, la clave se
encuentra en tener buenas relaciones sociales, y asi, cuando una
persona se jubilaba y reemplazaba la sociabilidad del trabajo por la
de otros amigos, su nivel de salud y felicidad se mantenia intacto.
Las palabras del actual director del estudio, el Dr. Waldinger, al
respecto son las siguientes:



«Una y otra vez, en estos 75 anos, nuestro estudio ha
demostrado que la gente a la que le va mejor es aquella que se
apoya en las relaciones con su familia, amigos y la comunidad».

Una parte importante de la felicidad pasa por las relaciones con los
demas frente al aislamiento, pero relaciones inteligentes, las que
saben cémo tratar a las personas, las que implican afectos
verdaderos que provienen de un uso adecuado de la inteligencia.
Esto supone aprender a observar a los demas y a nosotros mismos,
analizar el contexto y las circunstancias que nos rodean, a la vez
que tener en cuenta y comprender las circunstancias que rodean a
los otros.

Saber qué necesita otra persona para ser feliz, para sentirse bien y
segura, y ademas ser capaces de proporcionarselo es un sintoma
de una inteligencia suprema. Es una demostracion de que utilizamos
bien el pensamiento critico. Porque la felicidad es un modo de ser
en la vida que implica saber pensar adecuadamente para poder

distinguir las cosas que nos benefician de las que nos perjudican.



PENSAMIENTO CRITICO. LA BELLEZA OCULTA DE LA
FELICIDAD

Aprender a pensar parece facil porque todos pensamos, pero
ipensamos bien? Cuando hablamos de educar a un nifio nos
preocupamos mucho por cuestiones que nos parecen esenciales
para su desarrollo: que haga deporte, que lleve una alimentacion
sana, que cumpla sus obligaciones en el colegio... Lo apuntamos a
actividades extraescolares para que refuerce o aprenda cosas que
nos parecen importantisimas, pero en ningln momento se nos pasa
por la cabeza que tenga que dar clases de razonamiento, o
ejercicios para potenciar el pensamiento critico de cara a pensar de
manera beneficiosa. No deja de ser curioso observar que nos
obsesionamos con mantenernos en forma, con cuidarnos de cara a
no contraer enfermedades, o con el desarrollo psicomotriz de
nuestros hijos. Cada cierto tiempo nos hacemos revisiones médicas,
para ver que todo progresa y evoluciona como es debido. Pero en
ninguin momento reflexionamos sobre nuestro modelo de
pensamiento, sobre nuestra filosofia de vida. Apenas nos
preocupamos en analizar si tenemos un esquema de vida sensato o
si estamos proyectando en nuestros hijos un ideario adecuado de
cara a tener una personalidad equilibrada.

Hemos logrado asimilar el concepto de «Medicina Preventiva»,
donde sabemos de la importancia de tener habitos de vida
saludables para llevar un buen envejecimiento y para evitar y/o
detectar enfermedades lo antes posible. Hacemos dietas y deporte
porque queremos tener un buen aspecto fisico y quitarnos esos kilos
de mas, pero en cuanto a nuestras ideas, deseos e inquietudes,
pensamos que ninguno sobra, y no hacemos lo que Robert Zimmer
viene llamando «Gimnasia Mental». Mucho ejercicio fisico desde
pequefitos para que desarrollen una adecuada psicomotricidad y
crezcan saludablemente, pero en lo referente al deporte mental lo
damos por asimilado casi de manera innata por la simple creencia
de que viene de serie. Y claro, luego pasa lo que pasa, cuerpos
esculturales, cuarentones y cuarentonas sin apenas grasa corporal,



marcando abdominales, pero atiborrados de ansioliticos vy
antidepresivos para soportar modelos de existencia que han ido
creando bajo un pensamiento poco critico y nada autonomo, y sobre
el que la mayoria de las veces no tienen control.

Hacemos verdaderos esfuerzos de voluntad por no comer, beber o
consumir cosas que nos apetecen porque sabemos que nos
perjudican, usamos esa fuerza de voluntad para hacer deporte
cuando lo que nos apeteceria seria sentarnos en la butaca al llegar
a casa y vernos un episodio de nuestra serie preferida. Pero cuando
se trata de aprender a pensar, de analizar las ideas preconcebidas
que hemos asimilado, de comprender los puntos de vista de otras
personas, entonces esta fuerza de voluntad desaparece porque
«pararse a pensar» nos resulta cansino o molesto.

Tenemos que aprender a pensar criticamente desde pequehos, a
analizar nuestras ideas, pero sobre todo nuestras creencias,
deseos, suenos... Ensenarles a nuestros hijos y a nosotros mismos
a realizar preguntas adecuadas y saber cuando tienen/tenemos que
activar el interruptor del pensamiento critico.

La filosofia nos ayuda mucho en esta labor. Es una actividad
mental que se practica a cualquier edad y se perfecciona a medida
que uno aprende a quitarse de encima los prejuicios y los malos
habitos que ha ido adquiriendo a lo largo de su vida. Habitos que en
el fondo no son otra cosa que los kilos de mas que nos impiden
movernos con soltura, desenvolvernos agilmente y enfrentarnos al
dia a dia. Si lo hacemos bien, entonces nuestros hijos/alumnos y
nosotros mismos gozaremos del elemento mas importante para
llevar una vida feliz: la higiene mental.

La pregunta del siglo XXI| que tenemos que realizarnos es: ¢ por
qué no cuidamos de nuestro pensamiento critico de igual modo que
hacemos con nuestro cuerpo? Hemos logrado implantar ese
concepto de «Medicina Preventiva» que nos ahorra mucho
sufrimiento y malestar, y evita fallecimientos prematuros, pero no
hemos ido mas alla. Ahora, la gran deuda pendiente es hacer lo
mismo con la higiene mental, tener una higiene mental preventiva,
crear habitos mentales sanos que seran la solucidén para evitar una
vida miserable.



Un mal habito mental, una falsa idea de éxito, una idea dafina de
felicidad, nos provocan peores sufrimientos que los males fisico-
organicos, y a pesar de saber esto no hacemos nada ni para evitarlo
ni para evitarselo a nuestros seres queridos. Cuando hablo de
«miserable» no me refiero a la economia, sino al sentimiento de
desgracia, a sentirse un desgraciado. Como todo proceso de higiene
que merezca la pena, la higiene mental nos ayudara a eliminar las
ideas viricas de las que nos contaminamos y que se expanden por
nosotros, provocandonos, en el peor de los casos, dolores inmensos
y limitandonos por momentos las ganas de vivir. Sin una buena
higiene mental podemos adquirir habitos de pensamiento muy poco
saludables que en principio parecen inocuos e inofensivos, pero que
a la larga siempre terminan pasando factura y mermando nuestra
calidad de vida.

Como todo habito mental sano, la gimnasia mental, el
pensamiento critico, se puede aprender desde pequefio, pero en el
caso de no hacerlo, siempre se puede adquirir a cualquier edad. Es
como el fumador que decide quitarse de fumar a los 45 afos,
después de llevar mas de veinticinco anos fumando. Sin duda lo
ideal es que nunca se hubiese puesto a fumar, pero lo bueno del
pensamiento critico es que se puede poner en practica en cualquier
momento de la vida. Claro, lo que es obvio es que con 45 afos le
costara mas trabajo porque tiene que quitarse de encima los malos
habitos mentales adquiridos. Pero lo bueno de las personas que
deciden dejar de fumar es que, pasado un tiempo, la regeneracion
del organismo es casi completa. Durante este libro intentaremos
mostrar que se puede adquirir una higiene mental y que es posible
tanto explicarla como aprenderla a través de los detalles de la vida
cotidiana.

No hay atajos para aprender a pensar y tampoco los hay para ser
feliz. No los hay porque no se puede ser feliz sin saber pensar
correctamente. La felicidad es un modo de ser, se cultiva poco a
poco, se tiene que cuidar diariamente y entonces,
irremediablemente da sus frutos. Aprender a pensar bien es lo
mismo. Se tiene que hacer lenta y paulatinamente, y con el paso del



tiempo se convertira en un habito que nos ayudara a tener una vida
equilibrada y a desarrollar una personalidad sélida.

La felicidad no es solo una emocidn, no es algo instantaneo que
nos levanta una sonrisa en un momento dado. La felicidad es algo
mayor que un sentimiento, es algo mas profundo, mas sedimentado,
es un modo de ser con el que despertarse cada manana. Por eso
hay que cultivarla paso a paso, para que la semilla que sembramos
obtenga raices y se ancle en nosotros hasta florecer y convertirnos
en personas que nos sintamos y seamos felices.

Se puede ser feliz, pero como muchas cosas verdaderamente
importantes en la vida, lleva mucho tiempo y esfuerzo conseguirlo;
en cambio, la posibilidad de hallar la dicha existe siempre que se
esté dispuesto a aprender a hacerlo, y para ello necesitamos
desarrollar el pensamiento critico lo mas pronto posible, desde lo
mas liviano y aparentemente superficial hasta las cuestiones que
mas nos angustian. Como todo, es ponerse manos a la obra.

No se puede ser feliz sin pensar adecuadamente. Muchas
personas aparentan felicidad, sonrien, salen perfectas en sus
selfies, proyectan una imagen virtual de felicidad, se mantienen
ocupadas en actividades de manera constante a la vez que se
medican para luchar contra una sensacidon de vacio que les
atemoriza. De vez en cuando, sienten alegria en un viaje al
extranjero, en una visita a un restaurante chic o cuando asisten a un
espectaculo en Gran Via, y puede que, sin darse cuenta, confundan
esto con la felicidad.

No se trata de aprender a ser optimista porque si, no hablamos de
eso, se trata de aprender a construir un modelo de vida cuya raiz
esté asentada en la felicidad, entendida como una manera de ser.



LA CURIOSIDAD

Comenta el profesor y asesor filosofico Lou Marinoff que cuando
dialoga con un paciente (que padece de algo) en busca de una
terapia filosofica que le pueda ser de utilidad, hay que intentar
primero ver queé tipo de personalidad tiene, y en funcion de eso,
explorar los modelos filosoficos en los que se sienta mas comodo.
No se trata de imponer, sino de investigar y adecuar las distintas
visiones de los filésofos con la del paciente y analizar su filosofia de
vida. Todos tenemos una filosofia sobre la vida que nos vamos
construyendo, y la mayoria de las ocasiones lo hacemos sin darnos
cuenta. Somos muy pocos los que reflexionamos sobre ella. Usando
la frase del filésofo francés Michel Onfray: «Todos nacemos
fildsofos, pero solo unos pocos tienen la suerte de seguir siéndolo
cuando crecen». Esta cita siempre me ha parecido muy acertada
para entender el mundo en el que nos movemos y el tipo de
personas en las que nos estamos convirtiendo.

Lo bueno de aprender a pensar bien, de saber usar el
pensamiento critico, es que se convierte en un arma que podemos
diseflar a nuestra medida y que nos acompanara durante toda la
vida. No es cuestion de seguir los consejos sobre lo que tenemos
que hacer, sino de construir nuestra filosofia de vida haciendo uso
de la mejor arma que tenemos para protegernos contra la
infelicidad, la ansiedad, la depresidn, las frustraciones, el sufrimiento
o el miedo: el pensamiento critico.

Un arma puede cumplir varias funciones. En primer lugar puede
ser un instrumento de defensa contra las fuerzas negativas que se
manifiestan a través de los mass-media, a través del acoso al que
nos someten las pantallas que nos rodean, los pensamientos
daninos, las ideas insustanciales... Es un escudo poderoso contra
estos ataques, sobre todo de cara a defendernos de las personas
toxicas, manipuladoras, y de ese modelo de individuo que tan
acertadamente ha definido Bouchoux como «el perverso narcisista».
De manera que, cuando esta sociedad nos intente agredir usando
miles de estrategias y todo el arsenal que tiene a su alcance,



siempre podemos refugiarnos en nuestro bunker del pensamiento
critico.

Pero un arma también sirve como elemento disuasorio para
mantenernos en paz. Cuando sacamos a relucir nuestro arsenal de
ideas, reflexiones, nuestra filosofia de vida asentada en ese
pensamiento critico, alejamos a todas aquellas personas e ideas
dafninas que, viendo el potencial que tenemos, se retiraran de
inmediato, conocedoras de la futilidad de su empresa.

Para manejar esta arma es necesario que sepamos de qué
elementos se compone. Todos nacemos ciertamente filésofos, es
decir, llegamos al mundo y nos llenamos de asombro, sobre todo en
las etapas iniciales de la vida donde todo te provoca admiracion e
intriga, donde te preguntas por lo que te rodea y por los que te
rodean.

Traemos de serie, de manera innata, un compendio de actitudes
que por antonomasia se asocian a la filosofia: la perplejidad y el
asombro por una parte, y por otra parte la necesidad de saber, la
capacidad de cuestionar y preguntar, en una palabra: la curiosidad.
Pero con el paso de los afnos, vamos entrando en el imperio de lo
previsible, de la vida precocinada, de la tirania de la inmediatez, y
en una turbotemporalidad que hacen que cada vez sea mas dificil
sorprenderse por algo.

Es importante desarrollar y mantener una curiosidad consciente y
lo mas sana posible de cara a no abrir la Caja de Pandora. Si no
protegemos la curiosidad bajo el amparo del pensamiento critico,
podemos terminar cayendo en la ansiedad por querer acudir a todos
los estimulos que de manera apabullante nos invaden a diario.

La curiosidad del nifio, del infante, es neutral porque todavia no
tiene desarrollados los procesos de responsabilidad asociados con
las consecuencias de su interés. Pero en los adultos la cosa cambia.
La curiosidad del niho es movida por el asombro, pero en los
adultos, en muchas ocasiones, se convierte en el motor del
conocimiento. Queremos saber como funciona algo, como
arreglarlo, como mejorarlo, como modificarlo, y este pensamiento en
el fondo encierra la idea de poder. La ciencia bebe directamente de
esta curiosidad adulta. Por poner un ejemplo, Oppenheimer, uno de



los padres de la bomba atémica y director del famoso Proyecto
Manhattan, dejo escrito en su cuaderno de notas:

«Cuando ves algo técnicamente atractivo sigues adelante y lo
haces; solo una vez logrado el éxito técnico te pones a pensar qué
hacer con ello. Es lo que ocurrié con la bomba atomica».

Esto nos pone de manifiesto que la curiosidad de un adulto no
puede ser neutra sino reflexiva, y cabe preguntarse si el hecho de
que se pueda hacer algo implica que se deba hacer.

No hace mucho coincidia en la grabacién de uno de los programas
con mas solera de la parrilla televisiva, La aventura del saber, con el
profesor Martinez Mojica, un pionero de nivel internacional en la
técnica de CRISPR, el corta-pega genético, y le preguntaba sobre el
proceso de responsabilidad ética en sus investigaciones. Me
contesto que la Universidad tenia un comité bioético y me explico su
labor como investigador, desarrollando la parte técnica en
conjuncion con otros expertos internacionales. Recuerdo que le
comenté mi sorpresa al descubrir que en el actual Comité Nacional
de Bioética no habia ningun especialista en ética, todos eran
doctores en Derecho, Medicina, Biologia, Ciencias Econdmicas..., y
un unico licenciado en Filosofia y Teologia de entre los trece
miembros que lo componen. Este dato, a mi entender, es
significativo sobre el modelo de sociedad en el que nos
encontramos, donde la ciencia y la técnica, bajo el imperio de la
economia, marcan el paso a seguir, y muy por detras, a una
distancia cada vez mas infranqueable, se halla una «curiosidad
humanistica», que llena las estanterias de libros de autoayuda pero
gue no solventa este tipo de cuestiones.

Por supuesto, al analizar la composicion del Comité de Bioética,
sobra decir que son todos los que estan, pero que no estan todos
los que deberian. Ya en la figura de Hipocrates, uno de los padres
de la Medicina, se aunaban conocimientos técnicos con saberes
filosdficos, no en vano se relacionaba con filésofos como Demdcrito
y Gorgias, y si hablamos de legislacion solo hay que recordar libros
como Las leyes de Platon o La Politica de Aristoteles, por usar dos



de los mas conocidos, donde la filosofia era indisociable del
desarrollo y organizacién social. Pero estamos viviendo malos
tiempos para la filosofia, para la reflexion ética (Ley Wert), para las
humanidades y sobre todo para el pensamiento critico.

Qué duda cabe de que tenemos que potenciar la investigacion en
nosotros mismos si no queremos perder la actitud filosofica ante la
vida. Pero tenemos que hacerlo desde el umbral de una curiosidad
humanistica y responsable. Ser curioso por ser curioso no conduce
a ningun sitio. De lo contrario, puede pasarnos que la curiosidad
termine matando al gato, después lo modifique genéticamente y
finalmente lo reviva como mascota de Frankenstein.

Tenemos que fomentar la curiosidad desde que somos nifios, pero
si queremos que esta curiosidad desemboque en algun tema
practico, tenemos que dotarla de pensamiento critico. La curiosidad
no es un fin, sino un medio para lograr un objetivo, y tenemos que
pensar previamente hacia qué propdsito nos queremos dirigir.

Son tiempos maravillosos pero abrumadores. Hacemos encaje de
bolillos para multiplicarnos y poder atender a todos, o al menos, al
maximo numero posible de tentaciones. Esto nos sumerge en una
hiperactividad, incluso cuando estamos sentados en el sofa a las
23:00, intentando ver una serie de television, a la vez que no
podemos evitar mirar las ultimas notificaciones de las redes
sociales, y quién sabe si hasta contestando un email del trabajo que
ha llegado a ultima hora como urgente. Y por si fuera poco, cuando
esta hiperaccion no esta presente en nuestras vidas, entonces nos
invaden las emociones. Emociones de insatisfaccion, de angustia y
en muchas ocasiones de ansiedad o tristeza, mezclada con un
aburrimiento que para algunas personas resulta insoportable.

Las estanterias destinadas a los libros de autoayuda no dejan de
crecer, y aumenta la inquietud por la educacion emocional, no solo a
nivel académico, basta con ver las novedades sobre técnicas
pedagogicas y los cursos de formacion sobre educacion emocional
que se imparten por doquier, sino también en cuanto al incremento
en la demanda social relacionado con actividades centradas en el
control y/o comprension de las emociones, el coaching y el
mindfulness, la meditacion, el yoga... No hay centro deportivo o



gimnasio que se precie que no tenga esta oferta como elemento de
«salud mental», pero ¢existe alguna actividad que se ocupe del
buen desarrollo del pensamiento critico o ayude a reflexionar sobre
la filosofia de vida que mejor pueda encajar en cada uno?

Queremos hacer cosas, y queremos sentirnos bien, pero
terminamos angustiados porque no podemos hacer todo lo que
queremos Yy, por lo tanto, no logramos sentirnos bien. Imbuidos en el
mundo del hacer, sometidos al imperio de la hiperaccion, no es de
extrafiar que no seamos capaces de realizar un analisis de nuestro
proyecto de vida. En la mayoria de las ocasiones, en lugar de
construir nuestro camino, nos dejamos llevar por los caminos de
otros. Saber qué ideario vital tenemos, qué filosofia de vida es la
mas conveniente teniendo en cuenta nuestras circunstancias, lleva
implicito dejar a un lado la accién y sustituirla por la contemplacion,
por la reflexién.

Como siempre estamos viviendo acelerados, terminamos
buscando soluciones apresuradas que atajen el problema que se
nos acaba de presentar. Los gabinetes de pedagogia infantil estan
repletos, los psicélogos no dan abasto y los psiquiatras tienen llenas
sus consultas. Cuando buscamos a estos «profesionales de la salud
mental», en muchas ocasiones acudimos a varias sesiones,
recibimos los consejos o las pastillas pertinentes y esperamos a que
hagan efecto del modo mas inmediato posible. Estamos asistiendo a
lo que ahora llamariamos «un coaching de la salud mental», que
ofrece soluciones especificas para arreglar problemas concretos,
pero que no es capaz de cambiar un modelo de vida. Entonces, si
ya tenemos estas fuentes de ayuda estructuradas en nuestra
sociedad, ¢ por qué acudir a la filosofia? Qué sentido tiene buscar
soluciones a nuestros problemas a través de las teorias de una serie
de pensadores que parecen estar muy alejados, tanto en tiempo
histérico como en estructura social, de nuestras vidas? La razon es
bastante simple, muchos de los problemas que tenemos, o que nos
iremos encontrando, no han surgido por generacion espontanea,
sino que han necesitado su tiempo para acrecentarse, y
pretendemos resolverlos con terapias del instante. Queremos poner
el parche para taponar el problema, pero después no aplicamos la



cura. Para esto suele funcionar el tratamiento psiquiatrico e incluso
el psicolégico; en ambos casos se pretende que en un momento
determinado podamos recomponer el equilibrio frente al problema,
pero después queda lo mas dificil: extirparlo. Por lo general, los
problemas tienen un devenir historico de calado, no se solucionan
en unas sesiones o con unas pildoras, conllevan una reflexiéon de
fondo sobre la filosofia de vida que hemos adoptado la mayoria de
las veces sin ni siquiera darnos cuenta.

El problema de categorizar el malestar como enfermedad mental
es relativo y lo que aqui consideraremos es mas bien una «filosofia
de vida», cada uno la suya propia, que se acerque a la felicidad de
manera solida. Ya dependera de cada cual y de por donde pase su
objetivo vital. Pero desde luego no creemos que muchas de las
personas infelices o angustiadas tengan problemas mentales
irresolubles, que no sean capaces de resolverse con una buena
higiene mental a través del pensamiento critico. Para esta labor
usaremos la filosofia, porque filosofia no es otra cosa que amor por
el saber, por el conocer. Ademas cuenta con mas de 2000 afos de
experiencia a su espalda, ocupandose, entre otros temas, de aclarar
la cuestion sobre como llevar una buena vida.



EL CESPED Y EL ARBOL

No es la primera vez que uso este ejemplo, pero no me resisto a
aludir a él porque creo que es una metafora muy clarificadora de
cara a entender mejor qué modelo de felicidad es el ideal a construir
el pensamiento critico desde el buen uso. Podemos elegir la
felicidad del césped o la felicidad del arbol. El césped tiene muchas
ventajas, estéticamente es muy bonito y si nos tumbamos sobre él
notaremos su comodidad. Ademas crece con mucha facilidad, no
necesitamos esperar mucho tiempo para poder disfrutarlo. Se
planta, se riega un poco a diario y crece, es una planta muy
agradecida, pero tiene una serie de inconvenientes que es
necesario tener en cuenta: posee una raiz fragil, poco profunda, de
modo que cualquiera que dé un pequeio tiron puede arrancarlo sin
apenas esfuerzo; necesita un cuidado diario y es relativamente
delicado; sufre mucho con los cambios meteoroldgicos, sera el
primero en secarse si no tiene agua o en pudrirse con una lluvia
intensa y persistente; ademas, la facilidad con la que crece es la
misma que con la que muere, cualquier acontecimiento puede
afectar a su quebradiza estructura.

El arbol es todo lo contrario. Su semilla tarda mucho en germinar y
necesitamos afnos para poder disfrutar de su sombra. Crece a su
ritmo, no tiene prisa por demostrar la belleza de sus ramas y de sus
hojas, sino mas bien por asegurarse un tronco y, sobre todo, unas
raices que le permitan enfrentarse a la vida sin miedo. No necesita
grandes cuidados, apenas un poco de agua al principio, pero
después sus raices seran las que busquen el alimento, las que
profundicen, las que tengan que apanarselas para sujetar el resto
del tronco. Frente al césped, el arbol no tendra problemas con los
cambios meteoroldgicos y no temera a las grandes tormentas. Al
tener un tronco fuerte, las tempestades podran partirles algunas
ramas o hacer que sus hojas se caigan, pero el arbol seguira siendo
arbol.

Este, cuando su tronco empieza a fortalecerse, apenas necesita
muchos cuidados, es capaz de seguir creciendo sin mucha ayuda.



Una vez que alcanza su madurez en ese proceso lento, sera capaz
de dar sombra a las personas que se acerquen a su tronco y de dar
cobijo a otros animales en sus ramas, dejando que otros construyan
sus nidos y se refugien de las tormentas y del sol bajo sus hojas.

Como dijimos al principio, aprender a ser feliz, al igual que pensar
de manera critica y tener una buena higiene mental, lleva su tiempo,
y en la sociedad del instante, de lo rapido, de la turbotemporalidad,
de la recompensa inmediata, existen muchas personas que han
elegido, casi sin darse cuenta, convertirse en césped. Una planta
que crece rapido y que por fuera presenta un verde intenso y un
tacto suave y agradable, pero que esta expuesta a todas las
veleidades de la meteorologia y de la accion humana. Un césped
que, si bien progresara muy rapido para poder mostrar lo verde de
su tallo, sin embargo, tendra que rodearse de mas césped y de otro
tipo de plantas, porque un césped solitario no hace jardin.

Creo que el modelo de vida, el de pensamiento y el de felicidad se
encaminan cada vez mas por el formato césped. Personas que
hacen lo que otros hacen, que creen que el concepto de vida y de
felicidad es lo que esos otros dicen, y necesitan el refuerzo de
todos, pero después, cuando llega el mas minimo inconveniente,
unas gotas de lluvia, un sol de justicia un dia de verano o una simple
pisada, sufren mucho porque no tienen ni la raiz ni el tallo
preparados para hacer frente a las adversidades.

Las personas que crecen como el césped son las que mas
padecen los pequenos detalles de la vida diaria, las minucias de la
cotidianidad, porque no saben separar ni valorar adecuadamente lo
transcendente de lo superficial. Por contra, el arbol no entrara en
crisis existencial porque llueva, haga viento, o alguien decida
recostarse en su tronco o refugiarse bajo sus ramas. Solo una
catastrofe impedira que el arbol pueda seguir creciendo.

En el mundo en el que estamos es complicado cultivar arboles
porque lleva tiempo y queremos resultados inmediatos. Pero no
podemos olvidar que si logramos tener una felicidad enraizada,
como la del arbol, no solo seremos felices de manera reposada y
segura, sino que ademas ayudaremos a que las personas que se



acerguen a nosotros puedan disfrutar de nuestra sombra, de nuestro
tronco, y tengan un lugar donde refugiarse cuando lo necesiten.

A esto hay que sumarle una cosa importante: no se es feliz si uno
no es plenamente consciente de su felicidad, si no es una felicidad
construida desde uno mismo, reflexionada. Sentirse significa darse
cuenta, tener la capacidad de hacer aquello que, segun Sdécrates y
el oraculo de Delfos, era el ejercicio de sabiduria mas complicado de
todos los que existian: conocerse a uno mismo. Un nifio normal que
pasa el dia jugando con sus amigos, riéndose, llorando, comiendo
con sus padres, divirtiéndose..., a los ojos de un adulto es un nifio
feliz, y no serian pocos los que se cambiarian por ese nifo.
Imaginen por un momento lo maravilloso que seria poder volver a la
infancia, con esa inocencia, esa falta de rencor, esa carencia de
responsabilidades, ese carifio de tus seres queridos...

Pero no se engaiien, los nifios son felices de la unica manera en la
que pueden serlo, siendo nifos, con la mentalidad infantil y dentro
de su comprension de la felicidad, una felicidad a medida del
césped, ligera y fragil. Apenas reflexionan sobre su paradigma de
bienestar, pues hablamos de una felicidad muy infantil, como no
podria ser de otra manera, que no ha sido lograda ex profeso, que
no ha sido conscientemente construida ni meditada. El problema de
muchos adultos es que seguimos anclados en esta idea de felicidad
pueril, la de no asumir responsabilidades, la de la risa facil, la de
disfrutar del momento sin proyectos de vida autbnomos, pero querer
cambiarse por la felicidad inconsciente de un infante es un error,
porque este modelo de prosperidad es fragil e insustancial.



PASCAL Y SPINOZA. LA ALEGRIA DE MEJORAR

«Todo el mundo piensa», qué verdad mas grande y vacia. Es cierto,
todos pensamos, pero la gente se empefia no tanto en aprender a
pensar bien, sino en tener la razén, y esto es mucho mas
preocupante que saber pensar bien. Siempre se ha asociado pensar
con razonar: «jqué bien piensal» y «jqué bien razona!» eran
sindnimos y todavia siguen siéndolo. A esto se le sumaba la
inteligencia: «jqué inteligente es!». Pero una cosa es pensar y otra
distinta es razonar. El proceso de razonar es secundario si lo
comparamos con el de pensar. Desde mi punto de vista, pensar es
un proceso sublime que se ejecuta por encima de cualquier
razonamiento. Podemos razonar miles de situaciones, argumentar
de manera objetiva en torno a millones de problemas, disefar
razonadamente todo un cddigo legal en el que nos pongamos de
acuerdo, y podemos razonar de manera ordenada y légica como
organizar una ciudad ideal, al igual que a lo largo de la historia han
hecho muchos filésofos. Por poner un ejemplo, Platon, cuando
escribe su famoso libro La Republica, razona sobre como se tendria
gue organizar una sociedad perfecta donde todos se beneficiaran de
todos. También lo hicieron Campanella, Tomas Moro con su Utopia
o Marx con su sistema comunista, y asi muchos mas. Usar la razon
de manera ejemplar, con una serie de argumentos incontestables,
no implica que estemos pensando bien, de hecho algunas de esas
utopias filosoéficas, cuando se han intentado poner en practica, han
fracasado. Muchos son los motivos por los que fracasan, pero, entre
ellos, estd el de haber confundido «razonar» con «pensar».
Podemos razonar, y es mas, podemos incluso tener mas razén que
otros a la hora de justificar objetivamente las cosas, las ideas, los
argumentos, pero no quiere decir que estemos ejerciendo en su
totalidad lo que aqui denomino «pensary.

Pensar, tal y como yo lo veo, es un ejercicio donde se combinan
los dos elementos esenciales del ser humano, la razén y el
sentimiento. Sentir es una parte primordial que nos define también
como humanos y no podemos dejar a un lado esta «faceta



humanista» si queremos aprender a pensar bien. Pensar no es solo
poner en marcha el aparato racional, aportando de manera objetiva
los datos para que todos alcancen el mismo nivel de conocimiento.
Pensar es también comprender que los datos no son nuestra
totalidad, ni tampoco nuestra finalidad, y que el sentimiento,
comprender como y qué es lo que sentimos, es fundamental para
conocernos. Precisamente este obstaculo es el que encuentra la
archinombrada Inteligencia Artificial a la hora de imitar los procesos
mentales del ser humano.

Si razonar, si poner en marcha los procesos de razonamiento de
manera objetiva nos definiese, probablemente ya habria robots
iguales a nosotros con razonamientos mas perfectos. Si solo
fuéramos pura razén, llegariamos a agotarnos, como ya defendid
otro pensador relevante: Pascal. Este sostenia que el hombre tenia
como finalidad el pensamiento, de tal modo que no puede evitarlo;
es decir, pensamos por naturaleza (que lo hagamos bien ya es
harina de otro costal). Pero si pensaramos constantemente,
terminariamos agotados, y precisamente por eso necesitamos ser
agitados por las pasiones.

Pensar implica también el proceso subjetivo, la subjetividad, esa
faceta unica e inigualable de cada uno de nosotros que nos
convierte en lo que somos, personas unicas e irrepetibles,
imposibles de clonar. Podrian hacerlo con nuestro ADN, pero
tendrian que traspasar nuestra memoria, nuestras experiencias y
sensaciones, para poder realizar una copia fidedigna de nosotros
mismos. Aprender a pensar es poder activar correctamente dos
mecanismos que es mejor que permanezcan juntos a la hora de
analizar un asunto o tomar una decision: la razon y el sentimiento.
Pensamos siempre desde una circunstancia humana, como ya
defendi6é Ortega y Gasset, y si queremos pensar bien, no debemos
obviar esta circunstancia. No podemos pensar en el vacio, situar las
ideas alejadas de la realidad, donde solo les afecten las
circunstancias que nuestro razonamiento quiera. Por eso el
mecanismo del pensamiento critico del que hablaremos a lo largo
del libro sera un proceso que aprenderemos a activar intentando no
olvidar que también tenemos sentimientos y emociones (mas



instantaneos y sin mecanismos de reflexion), y que estas, como
veremos en el apartado dedicado a la toma de decisiones, tienen
mucho que decir a la hora de pensar adecuadamente.

Desde el inicio de la filosofia, el estudio de las emociones, cdémo
se generan, como nos afectan, como comprenderlas y, sobre todo,
cdmo controlarlas, ha sido fundamental para entender la naturaleza
humana. No muchas cosas han variado tan poco a lo largo de la
civilizacion como las emociones. Ya Aristoteles, en su libro de la
Retorica, hablaba de algunas de las emociones mas comunes como
el miedo, la compasidn, la verguenza, la confianza, la intimidacion,
la ira... Cuestiones tan importantes para la felicidad como son la
ética y la politica, que tienen una carga emotiva de peso.

Autoras como Victoria Camps han destacado la importancia del
gobierno de las emociones como referente de la ética. Es decir,
aprender a pensar es poner el acento en el buen manejo y control
tanto en la parte racional como en la parte emocional del ser
humano.

Algunos filésofos han destacado el papel de la razén como 6rgano
de conocimiento y sabiduria. Otros han elogiado la funcién de las
sensaciones y emociones como la fuente de la que todo emana.
Pero los hay que han demostrado la importancia de tener en cuenta
la sumatoria de las dos partes. De entre estos traeremos a colacion
a un pensador singular: Spinoza. El psiquiatra Castilla del Pino, una
de las mentes mas capacitadas del panorama intelectual espafol,
del que nos serviremos para explicar a Spinoza, llegd a decir de
este que es el filosofo clasico que mas se aproxima a la modernidad
en lo referente a la teoria que tenia sobre los sentimientos, las
pasiones y las afecciones.

Spinoza, en su libro Etica, pone de manifiesto la conexion entre las
emociones y la razén (que denomina «mente»). Para este pensador,
las emociones guardan una estrecha asociacion con el esfuerzo de
la mente para intentar mejorar y alcanzar (hipotéticamente) la
perfeccion. En su manera de entender al ser humano, reconoce que
tanto la razobn como la sensacidon y las emociones son fuentes de
conocimiento que trabajan unidas de manera indisociable.



En la teoria de Spinoza la emocion de la alegria surge porque la
mente, ya sea por si sola o unida al cuerpo, logra un grado mas de
perfeccion del que tenia, es decir, nota una evolucion, una mejora.
La alegria proviene de saber que fisica y mentalmente mejoramos
como personas. Por el contrario, el dolor estara determinado por un
descenso en el grado de perfeccion externa e interna.

Si tenemos en cuenta esta teoria sobre el empeoramiento o
mejora en la evolucion de los hombres, podremos aceptar que la
felicidad es un modo de ser que se puede aprender, de manera que
si no prestamos interés a este aprendizaje, empeoramos y sufrimos,
y si nuestros niveles de voluntad e inteligencia son persistentes en
los procesos de aprendizaje, entonces mejoraremos. Para Spinoza
se progresa en alegria al mismo tiempo que se mejora como
persona, y esta mejoria nos aproxima mas a la perfeccion.

Spinoza constituye lo que en filosofia se denomina «un filésofo
monista», es decir, creia que solo existia el cuerpo, entendido como
el lugar donde todo lo demas se incluia, de modo que el alma (lo
relacionado con lo mental) nace, se desarrolla y muere con este.
Para este pensador los sentimientos modificaban el estado de cada
persona, es decir, que las afecciones alteran nuestro modo de ser, y
asi llega a escribir: «Una cosa cualquiera puede ser, por accidente,
causa de gozo, de tristeza o de deseo». En lo referente por ejemplo
al odio y al amor, afirma:

«Si imaginamos que una cosa que nos hace experimentar
habitualmente una afeccion de tristeza tiene algun rasgo
semejante con otra que nos hace experimentar habitualmente una
afeccion de gozo igualmente grande, la odiaremos y la amaremos
al mismo tiempo».

Segun Spinoza, como bien senala Castilla del Pino, lo que nos
afecta no es ya tanto el objeto, no son las cosas en si, sino mas bien
la imagen del objeto que tenemos. Es decir, nosotros nos formamos
la imagen del objeto. El grado en el que un acontecimiento, idea,
cuestion, etc. nos afecta esta condicionado no tanto por lo que



sucede, sino por la manera en la que interpretamos este
acontecimiento.

Lo importante es el modo en el que enfocamos y resolvemos
nuestro pensamiento, la idea que nos hacemos de lo que sucede. Si
aprendemos a gestionar nuestro pensamiento critico, lograremos
disminuir el poder de las circunstancias y potenciar el autocontrol. Si
esto lo aplicamos a nuestra vida de cara a entendernos mejor a
nosotros mismos, bien podriamos decir que las emociones que nos
afectan no son provocadas directamente por las cosas que suceden,
sino por las ideas que nos hacemos de ellas.

Cuando algo nos afecta negativamente, esta sensacion solo se
apaciguara si hacemos el esfuerzo suficiente para interponer otra
cosa que nos provoque la idea de satisfaccion o felicidad. El
sufrimiento puede calmarse si ocupamos la mente en cosas
opuestas al mismo, de lo contrario, la razén potenciara el dolor:

«Nos esforzamos en afirmar de una cosa que odiamos todo lo
que imaginamos que la afecta de tristeza, y por el contrario, en
negar todo lo que la afecta de alegria... Vemos facilmente por esto
que el hombre aprecia de si mismo y de la cosa amada mas de lo
que es justo y que, por el contrario, aprecia menos de lo que es
justo en la cosa que odia».

En este caso, la razdn no se pone en marcha, por eso es tan
importante activar lo antes posible el interruptor del pensamiento
critico si queremos salir de ese estadio de odio y tristeza. La razon
puede entrenarse para no caer en esa espiral de negatividad y
decadencia a la hora de enjuiciar algo que nos provoca mal o dolor.
No podemos olvidar que la razén y la emocion siempre juegan de la
mano. Tenemos que estar atentos a ambos factores cuando
busquemos construir una filosofia de vida que nos proporcione
serenidad y felicidad.

Ejercer el pensamiento critico es aprender a ser mejores humanos
porque, si hacemos caso a Spinoza, el pensamiento lleva la semilla
de la felicidad implicita. Una semilla que solo puede germinar si
aprendemos a pensar bien y sabemos usar el interruptor del



pensamiento critico, una herramienta que nos hara mejores
personas a través del autoconocimiento y con la que
interpretaremos mejor el mundo que nos rodea y las circunstancias
en las que se desenvuelve la vida de los demas. Este interruptor
tiene como finalidad algo tan simple como «saber estar» en el
universo.

«Saber estar» significa que, por una parte, nos conocemos bien;
sabemos como controlarnos cuando tenemos que hacerlo y detectar
las sefales de alarma que provoca nuestro organismo; distinguimos
cuales son nuestras limitaciones, nuestros defectos y virtudes; es
decir, sabemos estar en paz con nosotros mismos. Después, y lo
que no es menos importante, significa que sabemos convivir con las
circunstancias que nos rodean en cada momento y mantenernos
independientes de la situacion en la que nos encontremos; que
sabemos estar con personas diversas, sean las que sean; que
podemos interpretarlas, leer sus necesidades; que somos capaces
de analizar sus virtudes y descubrir sus carencias, y que, ademas,
tenemos la suficiente determinacion para actuar en funcién de las
mismas.

Es importante darse cuenta de que si uno usa de manera
inteligente el interruptor del pensamiento critico, no solo hara que su
vida sea mas plena, auténtica y feliz, sino que ademas sera capaz
de hacer que la vida de las personas que estan a su lado pueda
mejorar. Por poner un ejemplo, mantener una relacién de pareja por
muchos afos, y que ademas sea una relacion feliz y satisfactoria
para las personas involucradas, implica un nivel de inteligencia muy
alto. Necesita que el interruptor se accione de manera constante
para entender a la otra persona.

Saber lo que la otra persona siente, empatizar con ella, simpatizar,
tener la vista de anticiparse a lo que puede sentir o pensar, darse a
conocer al otro, hacerle entender como eres, elaborar un proyecto
de pareja en el que ambos se sientan a gusto, dejar independencia
a los miembros a la vez que cada uno sabe del compromiso
auténtico del otro... Es decir, las relaciones a largo plazo suponen
un ejercicio magnifico para poner a prueba nuestro aparato de



pensamiento critico y asi saber si estamos dispuestos a colocarnos
en la piel de otra persona y construir una vida feliz.



KANT. TONTOS Y COBARDES

Muchas son las variables a tener en cuenta cuando se trata de
relacionar el pensamiento critico y la felicidad. No seria mala idea
analizar aquello que Immanuel Kant, de manera tan exquisita, llego
a decir en las primeras lineas de su obra ;Qué es la llustracion?:
jAtrévete a pensar, sal de tu minoria de edad intelectual! Pocas
lineas al inicio de un texto son tan esclarecedoras como este
pequefio parrafo con el que Kant inicia su tratado sobre la llustracion
y que sigue asi:

«La llustracion es la salida del hombre de su minoria de edad. El
mismo es culpable de ella. La minoria de edad estriba en la
incapacidad de servirse del propio entendimiento, sin la direccion
de otro. Uno mismo es culpable de esta minoria de edad cuando la
causa de ella no yace en un defecto del entendimiento, sino en la
falta de decision y animo para servirse con independencia de él,
sin la conduccion de otro. jSapere aude! jTen valor de servirte de
tu propio entendimiento! He aqui el lema de la llustraciony.

Pero ojo, ser una persona ilustrada no quiere decir que sepamos
sobre muchas cosas o diversos temas. Por fortuna, cuando se trata
de buscar algun conocimiento en concreto, el acceso a un
determinado tipo de saber se encuentra al alcance de la mano, a
golpe de clic. Cuando hablamos de ser una persona ilustrada y lo
asociamos a la necesidad de salir de nuestra minoria de edad
intelectual, a lo que nos estamos refiriendo es a ser una persona
autbnoma, que piensa por si misma.

EL PERSONAJE

Kant fue un hombre peculiar que vividé en el siglo XVIII (1724-1804).
Permanecio gran parte de su vida en la misma ciudad donde nacio,



Konisberg, en la Prusia Oriental, que por aquel entonces contaba
con 50 000 habitantes, cierto nivel econdmico y mercantil, y una
universidad en la que Kant ejerci6 como profesor toda su vida. Su
padre era guarnicionero de profesion y su madre, por lo que
sabemos, era una mujer con una gran inteligencia innata y de origen
aleman. Llevaron una vida normal para una familia de religion
pietista, con una madre, segun el propio Kant, bondadosa, religiosa
y austera, tal y como esta doctrina reclamaba.

El pietismo es una variante de la religion luterana en la que se
potencia un modelo de ser cristiano estimulado por la piedad y que
tiene como compromiso una conducta recta, que apostaba por una
independencia personal e individual y religiosa, llegando a declarar
que la religion es una cuestion totalmente personal. Algunos
estudiosos detectan en Kant influencias pietistas tomadas de la
realidad de su hogar y que después trasladd a su filosofia, sobre
todo en el plano moral.

Es verdad que los filosofos tienen fama de ser personajes
peculiares, pero en el caso de Kant esta particularidad es bastante
notoria, teniendo en cuenta que hablamos de una persona
extremadamente singular. Era austero y enormemente disciplinado
con sus habitos, se cuidaba obsesivamente y era inflexible en sus
rutinas, probablemente porque era de salud delicada. Seguramente
esta disciplina le ayud6 a vivir hasta los ochenta afos, cuando la
media de edad de un varon del momento no sobrepasaba los
cincuenta. Se levantaba todos los dias a las 4:55 de la manana y
preparaba el trabajo y las lecciones que tenia que impartir. Comia
siempre rodeado de gente, al menos de tres personas, pero a ser
posible no mas de nueve, porque decia que era la varianza exacta
para poder disfrutar de la comida en compaiia, ya que comer solo
era contraproducente para la salud.

No deja de ser curioso que, a pesar de tener en gran aprecio la
sociabilidad, Kant no se casara nunca, no se le conociera pareja y
mostrase reparo al acto de la eyaculacién, posiblemente por la
creencia del momento de que cada eyaculacion significaba una
pérdida de energia y, teniendo en cuenta el extremo cuidado que
tenia con su salud, no era de extraiar que tomara esta resolucion y



apostase por el celibato. Después de comer, y siempre a la misma
hora y en el mismo lugar, segun cuentan, Kant daba el mismo paseo
rutinario para ayudar a la digestion, pero como era un pelin
maniatico, solia ir al mismo ritmo, velocidad e intensidad y por los
mismos sitios para evitar transpirar mas de la cuenta. No queria
sudar y sabia qué ritmo tenia que llevar para impedirlo, conocedor
de la posibilidad de pillar un refriado si se enfriaba. Se mostraba
considerablemente meticuloso ante cualquier proceso organico que
pudiera dar lugar a una enfermedad. Era una persona intelectual y
mundana, y muy sociable, y se granjed el respeto de la sociedad
filosofica del momento y de la nobleza. De hecho, a pesar de no
salir de viaje casi nunca, esto no le impidi6 estar al dia en lo
referente a la evolucion de acontecimientos historicos tan relevantes
como la revolucién de EE.UU. o la Revolucién francesa. Tampoco le
impidi6  conocer las distintas teorias filosoficas, fisicas vy
matematicas del momento e implicarse en las discusiones
intelectuales. En muchas de las reuniones que hacia en su casa,
gustaba de invitar a personas de prestigio que ademas fueran
especialistas en distintos campos del saber para ponerse al dia con
las novedades del momento.

La amplia cultura que manejaba (era un lector empedernido), la
gran oratoria que tenia y la variedad y el empeio que ponia en las
relaciones sociales de las que gozaba le hicieron ser muy critico con
aquellas personas que facilmente se dejaban influenciar por los
demas, sin someter a criterio las verdades ajenas que asumian
como propias. Su apoyo al proyecto de la llustracién lo sitia como
una eminencia y un pensador de referencia para todo aquel que
quiera aprender a pensar de un modo critico y sobre todo autonomo.
Es uno de los maximos representantes del pensamiento critico. Solo
tenemos que repasar el texto introductorio de su obra que hemos
copiado antes para darnos cuenta de la importancia que tiene para
este hombre el poder ser libre de pensamiento y autosuficiente a la
hora de encarar la vida, de lo contrario seremos carne de cafdn
para los manipuladores.



LA VALENTIA

Kant senalaba que ser una persona ilustrada era abandonar la
minoria de edad intelectual en la que muchas personas se refugian
a lo largo de su vida. ¢ Qué queria decir con esto? Es una queja en
torno a los millones de personas que se dejan llevar por lo que
sucede a su alrededor, las costumbres, los habitos, las modas..., sin
ejercer su propia reflexion en torno a lo que les ocurre. Ser un
menor de edad intelectual significa asumir los pensamientos e ideas
de otros como propios sin haber pasado ningun filtro, de cara a
saber si son convenientes para nosotros o si resultan correctos o
erroneos.

Ser religioso porque asi te han educado, ser liberal o de izquierdas
porque es lo que has vivido en tu circulo cercano, casarte porque es
lo que se espera de una relacion asentada... Si ampliamos el
espectro de ideologias y modelos de vida a nuestros dias podriamos
exponer miles de ejemplos: tener redes sociales porque todos las
tienen y usarlas de la misma manera que todos, sin pensar
previamente si eso nos puede beneficiar o perjudicar; querer ganar
mucho dinero porque nos han dicho que es lo mejor que te puede
pasar en la vida; viajar constantemente porque todos nos comentan
que es la mejor manera de aprender cosas... Ante todo esto, Kant
decia: «Atrévete a pensar», a pensar por ti mismo, y este se
convirtié en el lema de la llustracion.

Atreverse es otra palabra importante, porque lo mas sencillo es
dejarse llevar, no enfrentarse a uno mismo, no tener que analizar o
cavilar sobre las cosas que nos rodean. Es mucho mas facil hacer lo
que dicen que hay que hacer, y pensar como dicen que hay que
pensar, porque, de paso, evitamos el enfrentamiento. Pero en el
fondo sabemos que es una actitud de cobardia y pereza. Lo comodo
es tener siempre a otro que piense por ti, porque tomar decisiones,
sobre todo las importantes, conlleva un alto grado de
responsabilidad para el que muchos no estan preparados. Pero si
queremos construir nuestra propia filosofia de vida, hay que ser
valientes.



Si nos venden que tenemos que ser creativos, nos ponemos a ello
sin analizar previamente si es provechoso para nosotros, si tenemos
capacidades, si es realmente lo que mas nos encaja o lo que nos
gusta. Si nos indican que tenemos que ser innovadores, asi lo
hacemos. Si se impone la moda del emprendimiento, nos
convertimos en empresarios sin saber si tenemos cualidades y
capacidades para ello... Actuando asi, nunca seremos duefios de
nuestra propia vida.

Muchas veces nos metemos en berenjenales porque es lo que
dicen que toca hacer, y nosotros, que no estamos habituados a
analizar nuestra filosofia de vida, y tampoco tenemos la costumbre
de examinar las ideas de los demas, nos dejamos arrastrar por la
corriente. Por eso he seleccionado a Kant como pensador de
cabecera, para que nos ayude a espabilarnos, para que nos agarre
por la pechera y nos zarandee al grito de «jAtrévete a pensar!».
Porque es la unica manera de convertirse en uno mismo. Esto solo
se logra elaborando cada uno su propia filosofia de vida. De no ser
asi, o eres un borrego, o un pusilanime, o un tonto.

¢, QUE ES SER UN TONTO?

Pues basicamente es tener la cabeza hueca, no saber pensar bien,
ser un bobo, un zonzo. Dejar que otros piensen por ti resulta, sin
lugar a dudas, contraproducente, porque los otros no son tu; es
decir, cuando uno piensa, lo hace desde si mismo, con sus
caracteristicas, su contexto, su manera de ver las cosas y de
sentirlas. Si de repente disponemos que otros decidan y piensen por
nosotros, personas que no saben coémo somos, que desconocen
nuestras inquietudes y necesidades, entonces estamos
apropiandonos de las ideas de esas personas que poco O nada
tienen que ver con nosotros.

Hemos de reconocer que no es facil activar lo que aqui llamamos
«el interruptor del pensamiento critico»; es mas, cada vez es mas
complicado, mucho mas en los tiempos que corren. Estamos



viviendo en un momento historico donde lo que nos rodea esta en
constante cambio y los acontecimientos se aceleran por momentos.
No solo se aligera el ritmo de vida, también aumentan
exponencialmente los estimulos. El futuro, como categoria temporal,
se ha acortado, y la incertidumbre es ahora mas palpable que
nunca. Con un futuro tan incierto, y con miles de mensajes
contradictorios y alejados de la realidad, no es de extranar que no
queramos encender ese interruptor del pensamiento critico, porque
da miedo tener que responsabilizarse del uso del mismo. Mas bien
nos han provocado miedo. Ya Kant, hablando de cémo nos
amedrentan, lo tenia claro, y asi lo expone cuando dice:

«Los tutores, que tan bondadosamente se han arrogado este
oficio, cuidan muy bien de que la gran mayoria de los hombres (y
no digamos que todo el sexo bello) considere el paso de la
emancipacion, ademas de muy dificil, en extremo peligroso.
Después de entontecer a sus animales domeésticos y procurar
cuidadosamente que no se salgan del camino trillado donde los
metieron, les muestran los peligros que les amenazarian en caso
de aventurarse a salir de él. Pero estos peligros no son tan graves
pues, con unas cuantas caidas aprenderian a caminar solitos;
ahora que, lecciones de esa naturaleza espantan y le curan a
cualquiera las ganas de nuevos ensayosy.

Nos han inducido a no pensar por nosotros mismos, nos han
tenido en panales intelectuales. Los tutores de los que habla Kant
son aquellas personas, instituciones sociales, educacionales vy
politicas que nos han dicho que es mejor hacer lo que ellos nos
advertian, y lo que es mas cruel, Kant reconoce una estrategia
usada por todos ellos para que ninguno de nosotros quiera activar el
mecanismo del pensamiento critico. Nos insuflan el miedo de las
consecuencias que puede producir tener autonomia de
pensamiento. Nos presentan lo peligroso de su uso, y cuando
intentamos activarlo y fallamos (porque nos equivocaremos una y
mil veces), aprovechan la mas minima para justificar la peligrosidad
y la inconveniencia de pensar por nosotros mismos.



Usan mecanismos de control con los que imponer su autoridad,
donde se buscan personas dociles y convencidas que obedezcan,
pero, a ser posible, sin que se den cuenta de que obedecen, y lo
hacen aplicando la sutilidad de lo conveniente, bajo el papel de
protectores de la humanidad, aprovechando para inculcarnos de
fondo el germen del miedo.

Lo que sucede cuando no pensamos es que nos pasan factura las
decisiones que otros han tomado en nuestro nombre. Hay un
documental de Iciar Bollain, que se titula En tierra extrafia, realizado
en 2014, donde se analizan las consecuencias de la crisis
econdmica en Espana y la emigracion de muchos jovenes
espanoles bien formados, con estudios universitarios e idiomas, que
tuvieron que marcharse al Reino Unido, en concreto a Edimburgo,
para ganarse la vida en trabajos del sector servicios que no se
correspondian con su formacion universitaria. Trabajos como
repartidores de comida a domicilio, o azafata de habitaciones de
hotel, o de camareros. En este documental algunos jovenes
confiesan que no entienden qué ha pasado con sus vidas, porque
ellos hicieron lo que se suponia que tenian que hacer, lo que les
habian aconsejado hacer. Les habian dicho que tenian que estudiar
y sacarse una carrera universitaria, y terminar un master, y hablar
idiomas..., y ellos lo hicieron. Pero ahora se encontraban con que
todo eso no les ha servido para nada, y se sentian defraudados,
decepcionados y en algunos casos estafados. ;Acaso pueden
derivar responsabilidades en el sistema educativo por el fracaso de
sus proyectos vitales? ;Hasta qué punto pueden eximirse de sus
cometidos si no han activado el mecanismo del pensamiento critico?
¢, Por qué no se consideran a si mismos los principales responsables
de sus decisiones?

Por una parte, la sociedad se encargé de formar personas
obedientes y dociles de cara a ser productivos para el Sistema, pero
cuando este Sistema descubre que la educaciéon impartida no es la
mas adecuada, entonces se lava las manos y los acusa de no tomar
sus propias decisiones. En situaciones asi no podemos inculpar en
exclusiva a un solo elemento. La comodidad de dejarse llevar por un
lado y el modelo productivo ingobernable son los responsables de



estas situaciones. Nadie se ocup6 de formarlos en el pensamiento
critico, pero ellos tampoco tuvieron el arrojo de preguntarse por la
conveniencia de lo establecido y mantener una actitud filoso6fica ante
los acontecimientos.

Si queremos que nuestros hijos maduren (y esto vale también para
nosotros y para cualquier edad) tenemos que acostumbrarlos a que
tomen decisiones por si solos desde pequefos. Decisiones en
consonancia con los problemas de su edad. Es un ejercicio muy
sano en el que, en lugar de estar siempre diciéndoles lo que tienen
que hacer e imponiéndonos, les vamos dejando espacio para que
ellos decidan. Pensar por uno mismo es algo que se puede ensenar
y el mejor aprendizaje que existe es a través de la practica. De lo
contrario, estaremos educando a monigotes, a titeres faciles de
manejar.

EL viICTIMISMO

El victimismo que predican algunos jovenes del documental de Iciar
Bollain es un ejemplo de no haber tomado las riendas de sus vidas,
de no haber aprendido a encender el interruptor del pensamiento
critico. Lo mas facil, lo sencillo, como dice Kant, es haber hecho lo
que te decian que habia que hacer, y claro, cuando haciendo eso
las cosas no salen bien, entonces buscamos culpables fuera de
nosotros.

Creemos firmemente que los responsables de nuestra infelicidad,
de nuestra desgracia, de nuestra mala fortuna, son siempre los
otros. Lo peor es que muchas de estas personas estan convencidas
de que son victimas de sus vidas y no verdugos, y este victimismo lo
usan como falso consuelo.

Seguro que conocen a hombres y mujeres que se pasan la vida
poniendo excusas Y justificando las malas decisiones que toman sin
reconocer nunca que ellos son los unicos responsables. Personas
que no quieren pensar por si mismas, que se amparan en la
comodidad de ser simplemente obedientes. Dificiimente alcanzaran



grados profundos de felicidad porque estaran ocupadas buscando
culpables de sus malas elecciones. No deja de ser curioso que,
cuando las cosas les salen bien, se atribuyen el acierto de haber
hecho caso a alguien, o de haber seguido su consejo, o de haber
atinado en la decision. El éxito para ellos no esta en lo acertado del
consejo, sino en su decision de haberlo llevado a cabo. Pero ojo,
cuando la decision de seguir un consejo 0 una advertencia les
encamina a un mal resultado, entonces el culpable no esta en ellos,
que son los sujetos que han tomado la decision, sino en lo malo que
era este consejo o0 en lo desacertado del consejero.

Por el contrario, las personas que toman la decision de activar el
interruptor del pensamiento critico asumen el riesgo del acierto o del
error de manera plena. Alcanzan una madurez que les ayudara a
valorar en su justa medida el modelo de vida que se han disefado,
sabiendo analizar cada recomendaciéon que les han dado, sabiendo
desechar aquello que les parecia que no encajaba con su modo de
ser o0 con su personalidad.

Los primeros son victimas, personas que van pidiendo compasion
a diestro y siniestro porque ellos son martires de los malos consejos
de otros, de la mala suerte, de las circunstancias..., y no son
capaces de reconocer qué grado de responsabilidad tienen sobre
sus propias vidas. Pero no quiero reducir la responsabilidad del
resultado de una decision al solo hecho de decidir. Siempre hay
factores incontrolables en nuestras determinaciones de los que no
podemos culpar a nadie en concreto, lo que no quita que el mayor
peso de la decision finalmente recaiga en uno mismo.

En segundo lugar, encontramos a las personas decididas, agentes
activos de su vida que no necesitan el refuerzo, el reconocimiento y
la compasion de nadie, porque son conscientes de la
responsabilidad que han tenido sobre sus actos.

Este interruptor tiene un funcionamiento muy particular, porque en
muchas ocasiones se nos olvida que lo tenemos y creemos que
estamos orientando bien nuestra vida sin necesidad de activarlo. En
otras ocasiones, si no estamos acostumbrados a encender el
interruptor, pueden suceder dos cosas: o0 bien que no sepamos
donde esta y tengamos la sensacion de que algo va mal pero no



sabemos qué es porque no sabemos dénde esta el interruptor, o
bien que no sepamos como accionarlo a pesar de haberlo
encontrado. Puede pasarnos que no sepamos cémo funciona. Este
segundo caso supone un avance porque da por hecho que sabemos
que lo tenemos y que lo necesitamos para poder ver las cosas con
mas claridad, y que nos angustia no saber utilizarlo.

Aparte de la tontuna, o la cabeza hueca, ;qué otros motivos
podrian impedirnos someternos al sano ejercicio del pensamiento
critico autbnomo? Pues Kant lo dice un parrafo después: la pereza,
la comodidad y también la cobardia.

«La mayoria de los hombres, a pesar de que la naturaleza los ha
librado desde tiempo atras de la conduccion ajena (naturaliter
maiorennes), permanecen con gusto bajo ella a lo largo de la vida,
debido a la pereza y la cobardia. Por eso les es muy facil a los
otros erigirse en tutores. jEs tan comodo ser menor de edad! Si
tengo un libro que piensa por mi, un pastor que reemplaza mi
conciencia moral, un médico que juzga acerca de mi dieta, y asi
sucesivamente, no necesitaré del propio esfuerzo. Con solo poder
pagar, no tengo necesidad de pensar: otro tomara mi puesto en
tan fastidiosa tarea».

Poco se puede anadir a estos argumentos tan bellos y tan
sensatos. Si puedo pagar, no me hace falta pensar. Pero el dinero,
si no se usa «con cabeza», genera mas insatisfacciones que
alegrias.

No hace mucho, Michael Norton y Elisabeth Dunn publicaron un
libro basado en los resultados de sus estudios sobre la relacion
entre dinero y felicidad, lo titularon Happy Money: la ciencia de
gastar inteligentemente (2014). En este estudio presentan un alto
porcentaje de personas cuyas vidas, tras haber adquirido grandes
sumas de dinero en la loteria, se volvieron mas miserables que
antes de haberlo ganado. Pensaban que el dinero pagaria una
buena vida, pero se equivocaron. Nada mas ganar la loteria se
mudaban de barrio a uno de clase alta, o se trasladaban a otra
ciudad. Inscribian a sus hijos en colegios privados, se compraban



chalés o casas independientes y aisladas, y cambiaban de rutina y
de habitos. Todo esto del dia a la noche, sin un proceso de
transicion, porque pensaban que tenian que hacer aquello que
ahora correspondia con su nivel econdmico. Las consecuencias
fueron catastréficas. Rompieron con gran parte del nucleo social en
el que vivian, desvincularon a sus hijos de su contexto y permutaron
a un modelo de sociabilidad al que no estaban acostumbrados,
llegando a sentirse mas desgraciados que antes de ser ricos. Los
amigos y familiares les pedian dinero y empezaron a desconfiar de
todas las personas nuevas que conocian, porque no sabian si
estaban interesadas en su dinero o en ellos mismos.

Entre las conclusiones del estudio de Norton y Dunn destacamos
que el dinero da la felicidad si sabemos cdmo y, sobre todo, con
quién gastarlo. Segun el analisis de los datos, el dinero aumenta
considerablemente la felicidad si se gasta y se comparte con otros
en lugar de derrocharlo en uno mismo. Muchos de estos nuevos
ricos pensaron que el dinero era el mejor tutor para sus vidas y se
equivocaron, no usaron el aparato del pensamiento critico.

Hay momentos en la vida en los que tener un asesor, un
orientador, una persona que te aconseje, es siempre positivo. La
sociedad cuida estos detalles cuando somos pequefos y apenas
sabemos nada, ni de nosotros ni del mundo que nos rodea. Por eso
cuando somos infantes es igual de importante que los tutores
(progenitores, maestros, religion en algunos casos...) nos orienten
sobre lo que tenemos que hacer como que nos presenten opciones
y nos den libertad (y obligacion) para tener que decidir. Si son
buenos tutores, nos forzaran a tomar decisiones por nosotros
mismos. El problema surge si, siendo adultos, necesitamos todavia
tener estos tutores que nos digan cdmo orientar nuestra vida y nos
sometamos a estos dictamenes sin analisis previo. En ese
momento, por muy viejos que seamos, estaremos inmersos en la
minoria de edad intelectual a la que Kant hace referencia. En pleno
siglo XXI parece que la comodidad es el adalid de la felicidad. Si
queremos hacer bien nuestro trabajo a la hora de educar, o de
educarnos, tenemos que abandonar la comodidad de no decidir y de
no analizar



Una de las claves del éxito en una persona es que sea capaz de
hacer dos cosas vitales para alcanzar el bienestar. que pueda
decidir por si mismo y asumir las consecuencias de esta toma de
decisiones.

El estandarte que mas abanderamos en el siglo XXI, y que se ha
impuesto en cualquier modelo de vida que se precie, es el de la
libertad. Pregonamos y defendemos nuestro derecho a ser libres. La
libertad es algo intocable, el objeto de deseo de cualquier persona
que no la posea. Pero si bien consideramos la libertad como un
elemento innegociable, sin embargo no logramos educarnos en el
buen uso de la misma, no conseguimos que las personas aprendan
las consecuencias que tiene el acceso a la libertad.

Uno de los retos mas imperantes en la sociedad para que una
persona aprenda a pensar y se construya su propia filosofia de vida
pasa por entender qué supone la libertad. Saber usarla
correctamente, comprender la profundidad y el peso de la misma. Lo
ideal es que, en los procesos educativos, le podamos otorgar ciertas
libertades, casi como una imposicion, para que tenga que
enfrentarse al reto de la libertad. Tenemos que cederle pequefias
parcelas de libertad para que tome conciencia de lo que sucede
cuando convive con ella. Estas parcelas se iran aumentando hasta
alcanzar la mayoria de edad intelectual.

La madurez supone no depender de nadie a la hora de tomar
decisiones sobre tu vida y ser responsable de las mismas. Es
necesario educar en la libertad para después poder enfrentarnos a
ella. Cuando un nifo estudia en primaria no se le deja apenas
margen de libertad para tener que elegir casi nada, los libros, las
asignaturas, los compafieros de clase..., todos estan
predeterminados por personas que son profesionales y creen saber
qué es lo mejor para ellos. Pero a medida que crecen, el propio
sistema educativo empieza a presentar una serie de opciones entre
las que deben elegir, algo para lo que en muchas ocasiones no
estan preparados porque no han tenido que enfrentarse al peso de
la libertad.

Cuando acaban la ESO, que son los estudios primarios y la base
de secundaria, ya se les plantea la obligatoriedad de tener que



elegir entre varias opciones: o dejar de estudiar, o hacer un ciclo
formativo de grado medio, o hacer un bachillerato. Si quieren hacer
un ciclo formativo, o un bachillerato, se veran forzados a elegir entre
muchos y variados ciclos formativos y varias modalidades de
bachillerato que después condicionaran sus estudios universitarios o
su labor profesional. En muchas ocasiones son los padres lo que
eligen por ellos, movidos por la buena voluntad y convencidos de
que hacen lo mejor para ellos, pero en estos casos estan alejando a
sus hijos de aprender una de las lecciones mas importantes de la
vida: el valor de la libertad. En esos momentos es cuando el nifo, el
hijo, el alumno, tiene que verse cara a cara con la libertad impuesta.
Esa que le obliga a tener que elegir, a tomar decisiones que sabe
que pueden ser cruciales para su futuro. Son circunstancias duras
para algunos, desagradables para otros, tiempos de tension para la
mayoria, de estrés, porque estan en una edad en que apenas han
tenido que verse las caras con la libertad. Hasta esos instantes
muchas decisiones las habian tomado terceras personas en su
nombre, la vida no tenia grandes complicaciones.

Muchos de nosotros prefeririamos no tener que decidir, no tener
que enfrentarnos a la libertad de manera tan solitaria, no tener que
hacer frente a este modelo de decisiones en las que solo nosotros, o
al menos en gran parte, seremos responsables de lo que suceda
después. Pero cuando lo hacemos aumentamos nuestro grado de
autonomia y crecemos en el desarrollo del pensamiento critico. En
estas situaciones no se trata solo de la comodidad que se elige
como modelo de vida, sino que estamos hablando de algo mas
preocupante para el progreso: la cobardia.

No es la primera ni sera la ultima vez que el miedo nos invade y
nos paraliza cuando nos ponen cara a cara con una toma de
decisiones que solo nos corresponde a nosotros. No tenemos el
valor de enfrentarnos a esa situacion, pagariamos porque las cosas
siguieran tal y como estaban, sin necesidad de tener que hacerle
frente a nada, sin tener que sentirnos responsables de nuestro
futuro (casarnos, tener hijos, hipotecarnos, divorciarnos...). Por esto
Kant termina ese segundo parrafo que hemos leido con uno de los
lemas mas famosos de la historia de la humanidad: «jSapere aude!»



(jAtrévete a pensar!), una frase que pone el acento en dos acciones
muy significativas para toda persona que quiera llevar las riendas de
su vida. Por un lado, como ya hemos analizado, esta la valentia, el
atrevimiento, el arrojo de ser tu mismo el que decidas qué es lo que
vas a hacer sin necesidad de guias. Por otro, esta la accion de
pensar criticamente para poner en marcha una vida llena de retos y
momentos maravillosos que sabras apreciar, pues el mérito de
hallarlos sera tuyo.



SOCRATES. BUENAS PERSONAS

Otra de las cuestiones que es vital para aprender a ser felices y que
no siempre sabemos manejar esta relacionada con la conciencia,
esa vocecita que a veces no nos deja dormir porque nos machaca
cuando no hemos hecho las cosas como deberiamos. ;Como
vamos a poder ser felices si nos sentimos mal con nosotros mismos,
si tenemos el famoso cargo de conciencia? Para que esto no nos
suceda es preciso aprender a actuar moralmente bien, a ser lo que
se conoce en nuestro argot popular como «buenas personas». Los
malos no pueden ser felices nunca. Dice nuestro refranero que
«piensa el ladron que todos son de su condicion», y no va mal
encaminado. Para ser felices tenemos que ser personas buenas que
no hagan el mal y no se lo deseen a nadie. No podemos confundir la
satisfaccion de la venganza con la felicidad. Entre otras cosas
porque la venganza afecta a otra persona y la felicidad es algo
exclusivo de uno mismo, algo propio.

Para no sentirnos mal es necesario aprender a pensar bien. La
mala conciencia surge porque, o bien no hemos analizado
previamente las consecuencias de nuestros actos, que han
terminado generando dolor a otra persona, o bien, en el caso de
haberlo hecho y tener claro cuales iban a ser, no hemos previsto
como nos afectaria su resultado. Sodcrates tenia una teoria
interesante sobre este tema, defendia que la mala conciencia era un
sinébnimo de estupidez, de estulticia, de tontos. Para Socrates las
personas que causaban el mal y provocaban dolor lo hacian porque
eran tontas. La gente obra mal por desconocimiento.

Para este pensador griego, el mal era una consecuencia directa de
la ignorancia. Las personas malas eran simplemente ignorantes.
¢ Pero ignorantes de qué? Pues de las consecuencias de sus
acciones, es decir, no habian calculado bien el dolor o el mal que
iban a provocar o a provocarse. En el caso de tener muy claro qué
es lo que iban a lograr y lograrlo, entonces eran ignorantes de las
consecuencias que para ellos tendrian esos actos; en oftras



palabras, no se conocian lo suficientemente bien como para poder
soportar sobre si mismos las consecuencias de sus malas acciones.

Esta manera de pensar de Soécrates, que se denomind
«intelectualismo moral», en el fondo se resume en decir que los que
obran mal lo hacen porque son idiotas, porque no saben realmente
gue quienes mas dafno terminaran sufriendo, bien de manera directa
o indirecta, seran ellos mismos.

Algunas personas lo tachan de ingenuo y naif a la hora de enfocar
la vida. Pero en lo que a nosotros respecta, es muy importante
destacar la importancia de activar el pensamiento critico antes de
actuar, de cara a evitar ese sufrimiento que por lo general aparece
con las consecuencias de la accién. ;Pero de verdad es tan
ingenuo? ;Acaso no sucede que las personas que hacen el mal son
mas infelices incluso cuando consiguen sus propositos? §Acaso no
terminan aisladas? Causar mal a otra persona puede proporcionarte
cualquier cosa menos felicidad. El sadismo o la venganza, por usar
dos comportamientos enfocados en provocar dolor al semejante,
pueden otorgar placer momentaneo y satisfaccion, pero no podemos
confundir esto con la felicidad. Si la eleccion de este modelo de vida
basado en hacer dafo a los demas ha sido una eleccién propia,
s,acaso no es una eleccion de una persona poco inteligente? Igual
Socrates no era tan ingenuo.

Otro filésofo que puede ayudarnos a la hora de analizar nuestro
comportamiento es Kant, quien pensé mucho sobre como se podria
distinguir una buena accion de una mala; es decir, quiso responder a
la pregunta de cdmo debemos actuar a lo largo de nuestra vida, una
vida en la que tenemos que convivir e interactuar con otros
semejantes. Se obsesion6 en buscar una ética universal, un modo
de actuar que pudiera servirle a todo el mundo y que fuese muy
sencillo, sin grandes complicaciones. Escribié un libro titulado
Fundamentacion de la metafisica de las costumbres (como se
aprecia, Kant no era muy bueno poniendo titulos «populares»). Pero
si bien sus libros son estudios muy sesudos sobre filosofia, casi
dirigidos a especialistas (algo normal teniendo en cuenta el periodo
del que hablamos, donde solo algunos privilegiados tenian acceso a
estudios universitarios), sin embargo, las conclusiones a las que



llega se pueden comprender y asimilar sin necesidad de ser un
erudito.

¢ Qué podemos extraer de la ética de Kant para nuestro propdsito
de aprender a pensar bien? Principalmente que debemos saber
llevar a cabo acciones en nuestro dia a dia que sean buenas
moralmente hablando. Puede existir una ética universal en la que
todos nos pongamos de acuerdo a la hora de calificar una buena
accion? Kant pensaba que si. ;COmo sera esa manera de
comportarse bien que se puede convertir en algo universal? Como
ya hemos visto, Kant tenia la pretension de que las personas
pensaran por si mismas.

Hay que deshacerse de las doctrinas que nos dicen como tenemos
que comportarnos. Estas doctrinas que adoptamos sin previo
analisis no terminan de gustarle al filésofo aleman, porque al final
hay muy poco de ti en todo eso que haces, y mucho de hacer lo que
te dicen que tienes que hacer. Es como si tuvieras siempre un libro
de instrucciones sobre como te tienes que comportar escrito por una
persona que no te conoce, que no tiene nada que ver contigo, y tu lo
asumes como propio sin haber pulsado el interruptor del
pensamiento critico. Siendo asi, parémonos a pensar un segundo
sobre nosotros mismos. ¢ Podemos considerarnos buenas personas
si nos limitamos a cumplir un cédigo de buena conducta proveniente
del exterior?

Si hacemos siempre lo que nos han dicho que es lo correcto,
entonces ¢qué merito tenemos en ser buenas personas? El unico
mérito que tendriamos (si es que se puede considerar un mérito) es
el de ser obedientes. Por esto Kant dira que una buena accién solo
puede ser aquella que esta guiada por la buena voluntad. Es decir,
cuando vayamos a hacer algo, Kant nos aconseja que pensemos
antes de hacerlo, si nos gustaria que otras personas, en nuestra
misma situacion, hicieran lo que nosotros vamos a hacer. Para
saber si una accion es buena, tenemos que mirar la intencion con la
que hacemos las cosas y no tanto las consecuencias. Lo unico que
podemos controlar, lo unico de lo que podemos tener certeza plena,
es de la buena voluntad que ponemos en lo que hacemos. Pero una
vez que hacemos las cosas, una vez que la accidon se pone en



marcha, entonces ya no nos pertenece, y hay factores
imponderables que no controlamos.

Si queremos saber si somos buenas personas, tenemos que
pensar antes de actuar, y esa manera de pensar (que Kant la llamo
«el Imperativo Categdrico») nos dira si estamos actuando bien o
mal. La verdad es que es muy simple, cuando vayais a hacer algo
pensad si os gustaria que todos los que se encontrasen en vuestra
situacion lo hicieran. Si vuestra respuesta es «si, si me gustaria que
cualquiera que estuviese en mi situacion hiciera lo que voy a hacer»,
entonces seria una buena accion, porque la voluntad con la que la
hacéis es una voluntad que pretendéis que sea universal. No 0s
importaria que vuestra pareja, vuestros hijos, vuestros amigos o
vuestros padres también lo hicieran. Pero si vuestra respuesta es
negativa, entonces ya sabéis que no estais siendo buenos.

Este modo de actuar ayuda a que mejoremos la apreciacidon sobre
nosotros en lo referente a percibirnos como una buena persona,
como alguien que sabe que lo que hace esta bien, que puede dormir
con su conciencia tranquila porque ha decidido por si mismo y le
encantaria que todos lo hicieran. Esto no significa que desechemos
completamente el modo de actuar que hemos llevado hasta ahora.
Probablemente todos hacemos aquello que nos han dicho que es lo
correcto, y mucho de ese comportamiento esta orientado por
agentes externos a nosotros: la religion, el colegio, los medios de
comunicacion, las leyes existentes... Elementos que nos adoctrinan,
nos orientan para que sepamos comportarnos de una manera que
se supone que es la mas adecuada para poder vivir en comunidad,
dentro de una sociedad donde existe gente de todo perfil, con
distintas perspectivas sobre la vida y conductas diferentes. La clave
esta en revisar estos procesos de actuacion y hacerlos nuestros,
convertirlos en modos de proceder propios, y después de analizarlos
y cribarlos, probablemente encontraremos que muchos de ellos son
razonables para llevarlos a la practica.



DANIEL BERNOULLI. COMO TOMAR BUENAS
DECISIONES

Activar el interruptor del pensamiento critico no es algo que se logre
de un dia para otro. Cada dia, al despertar, tenemos que
enfrentarnos a uno de los procesos mas importantes de cara a la
formacion de nuestra personalidad: la toma de decisiones. A lo largo
de la vida afrontaremos decisiones de todo tipo: decisiones sobre el
trabajo que te afectan a ti, o afectan a otras personas, decisiones
sobre el amor, la salud, la economia..., y a todos nos gustaria que
fueran las decisiones correctas, ¢pero cémo conseguirlo? El
profesor Dan Gilbert, de Harvard, nos da alguna pista sobre la teoria
de toma de decisiones y para eso alude a un cientifico (matematico,
fisico, médico...) del siglo XVIII, Daniel Bernoulli. De entre los
muchos estudios sobre la teoria de toma de decisiones que se
llevan a cabo, quiero destacar una ecuacion que Bernoulli propuso
para tratar de explicar como realizar la decision correcta. Esta
ecuacion la podemos resumir de la siguiente manera:

El valor que esperamos de cualquiera de las acciones que vamos
a realizar, de cualquiera de las decisiones que vamos a llevar a
cabo (es decir, lo bueno que esperamos de ellas), es el resultado
de dos cosas: en primer lugar, la probabilidad que le damos de que
esta decision o accion nos vaya a permitir ganar algo y, por otra
parte, el valor que esa accidén/decisién tenga para nosotros.

Segun Bernoulli, si somos capaces de saber si una decisién nos
va a favorecer en algo y ademas somos conscientes del valor y del
beneficio real que para nosotros supondra, entonces podremos
calcular siempre qué decisidén/accién tomar, porque sabremos
correctamente qué es lo que vamos a ganar con ella y qué valor le
daremos a esa ganancia.

Pero, como bien nos dice el profesor Gilbert, el problema es que
en el dia a dia somos bastante torpes, o inconscientes, o demasiado
optimistas, o pesimistas, a la hora de estimar el valor del beneficio



que tendremos. Somos muy obtusos evaluando el primer factor: la
probabilidad de éxito que le damos a la decision que vamos a tomar.
Y tampoco somos muy buenos en sopesar el segundo factor: el
valor que tiene para nosotros el resultado de esas decisiones.

Si nos centramos en el primer factor, el calculo de probabilidades
de éxito que le damos a una decision, los datos nos demuestran que
somos pésimos calculando estas probabilidades. En la mayoria de
los casos no somos conscientes de las probabilidades reales de
acierto a la hora elegir, y el ejemplo lo tenemos en la loteria.
Jugamos a la loteria porque desconocemos la escasisima
probabilidad que existe (casi igual a cero) de ganarla, es casi
directamente tirar el dinero a la basura, pero seguimos intentandolo
porque Nno somos capaces de calcular las probabilidades reales de
ganar o, mas bien, no queremos pararnos a pensar sobre ello.
Entonces, si esto es asi, ¢ por qué seguimos jugando a la loteria, a
las quinielas, a la primitiva...? Hay varias razones. Una de ellas es
porque vemos con frecuencia que suele haber algun ganador
(mirense los telediarios el dia después del sorteo de la loteria de
navidad). ¢Quién no lleva algun décimo? El caso es que nunca
salen como protagonistas los perdedores, o los adictos al juego, o
los que llevan toda la vida jugando semanalmente a los mismos
numeros y no ganan nunca. Muchas veces la imagen del afortunado
ganador se impone al calculo racional.

Gilbert nos propone un ejemplo muy sencillo de como funciona
nuestro cerebro a la hora de tomar una decisidon en lo referente al
calculo de probabilidades de éxito. Imaginen que en una reunion de
padres/madres quiero hacer una rifa para un fin de semana en un
hotel de cinco estrellas en Barcelona. Tengo diez tiques de 20 euros.
Nueve familias distintas han comprado ya su tique y te preguntan si
quieres. Lo normal es que lo compres porque no es mala opcion
para ganar, todos los de la habitacion tienen 1/10 probabilidades de
conseguirlo, y como cada familia se ha quedado con un boleto,
entonces nos animamos a comprar el ultimo que queda. Ahora
imaginen que solo una familia ha pagado nueve de los diez tiques y
te dicen que te quedes tu con el restante. De repente tu sensacion
cambia, porque crees que la probabilidad de que le toque a esa



familia es casi total. Pero el problema esta en que, en este segundo
caso, piensas que la probabilidad de que te toque a ti es muy baja.
Sin embargo, la realidad es que tienes la misma probabilidad de que
te toque en ambos casos, pero no la percibes como tal. En
definitiva, es mucho mas complejo el segundo término de la
ecuacion, el encargado de estimar el valor que el resultado de la
decision tendra para nosotros.

Tratar de decir cuanto vale algo, cuanto vamos a disfrutarlo, o
incluso cuanto placer y satisfaccion nos va a proporcionar, es
tremendamente dificil si no activamos el interruptor del pensamiento
critico. Esto suele pasar porque, en muchas ocasiones, estimamos
del valor que le damos a algo antes de tenerlo y disfrutarlo por
medio de comparaciones con nuestro pasado, con lo que hemos
experimentado anteriormente y olvidamos algo muy importante: el
contexto actual.

El tiempo no es buen consejero cuando se trata de ponerle valor al
presente, porque las referencias emocionales con el pasado son
bastante irreales, se suelen alejar mucho de lo que sucedio y se
idealizan. Por eso tenemos que hacer el esfuerzo de no comparar
con este pasado, porque, entre otras cosas, ya no somos las
personas que éramos y el contexto en el que nos encontramos
tampoco es el mismo.

Pongamos otro ejemplo que nos ayude a entender mejor como
tomamos decisiones. Imaginen que quieren hacer un crucero por el
Mediterraneo y al entrar en la pagina web del crucero ven una oferta
que dice que antes costaba 2000 euros y acaba de rebajarse a 1400
euros, lo normal es que lo compren y se sientan muy satisfechos.
Pero ahora imaginen esta otra: entran en la web y ven que el
paquete vale 700 euros porque esta rebajado y cuando llegan a la
agencia de viajes les dicen que se acabd la oferta y que ese crucero
les costara 1400 euros y que, aun asi, es una rebaja de los 2000
euros iniciales. En este segundo caso es muy probable que no lo
compren, piensan que habia ofertas por 700 euros y que ahora su
precio es mucho mas alto que el de unos dias antes. Tienen una
referencia en el pasado que subjetiviza el precio. Lo que hacemos
es lo que solemos hacer siempre cuando calculamos el valor: lo



orientamos al pasado, al precio que hemos visto anteriormente. Es
decir, para calcular el valor que algo tendra para nosotros solemos
guiarnos por nuestra experiencia anterior, como es logico por otra
parte, y por esto a la hora de tomar decisiones, sobre todo las
relacionadas con las facetas mas importantes de la vida (comparar
un amor con otro, la educacion que recibiste con la que ahora
percibes, un piso con otro piso...), no siempre acertamos. Pero
parece que es inevitable comparar para saber qué valor daremos a
algo.

Lo que tenemos que recordar cuando queramos valorar algo es
que las comparaciones cambian el valor de las cosas. Tenemos que
ser conscientes de que, si le otorgamos a una decision o a un objeto
un valor concreto antes de tenerlo, lo apropiado seria no tener que
compararlo con nada, porque al hacerlo le cambiaremos la tasacion.
Puede que sea para darle mas o menos prestigio, pero en cualquier
caso, le quitaremos el coste original que pensabamos asignarle
mucho antes de comprarlo.

No somos honestos y razonables a la hora de asignar el valor a las
cosas, el valor que deberian tener. Si, por ejemplo, quiero comprar
un ordenador portatil y en la tienda cerca de casa me piden 400
euros por él, y en un pueblo a 15 km de la ciudad me piden 300,
entonces voy al pueblo a comprarlo y ahorrarme 100 euros porque
me parece un ahorro esencial. Pero si quiero comprarme un coche y
me piden en el concesionario cerca de casa 15 100 euros y en el
pueblo que esta a 15 km me lo ofrecen por 15 000, entonces
muchas personas se ahorran el viaje y prefieren gastar 100 euros
por tener la comodidad de comprarlo al lado de casa. Sin embargo,
en ambos casos, estamos hablando de la misma diferencia, solo
100 euros, y cuando nos referimos al ordenador nos parecia
importantisimo ahorrarlos, pero cuando la referencia era el coche,
entonces no le dabamos importancia. Y lo mas curioso es que, en
ambos casos, nuestra economia es la misma, nuestros ahorros y
nivel de ingresos son los mismos, pero para unas cosas ahorrar nos
parece de sentido comun y casi ético, porque de otra manera
sentiriamos que malgastamos el dinero y en el otro caso aceptamos
no ahorrarnoslo porque en la comparacion mental con esas cifras



tan altas nos parece poco significativo. Este es otro ejemplo mas de
como actuamos de manera irracional cuando se trata de estimar el
valor de algo por nuestra parte.

Si queremos desarrollar adecuadamente nuestro pensamiento
critico es necesario que evitemos las comparaciones, y nos
centremos en la valia en si, independientemente de la referencia en
la que se encuentre, ya sea un ordenador portatil o un coche, 100
euros son 100 euros y no podemos sumar o quitar valor
dependiendo de a qué cosas nos refiramos.

En resumidas cuentas, para protegernos psicolégicamente hemos
decidido hacer dos cosas que van en contra del consejo de
Bernoulli: quitar importancia a la probabilidad que tenemos de sufrir
los males o dolores del futuro (asi se entiende que no nos tomemos
en serio a nivel personal problemas como el cambio climatico, la
comida basura, la superpoblacion...; es decir, subestimamos las
posibilidades reales de que estos problemas nos afecten de manera
directa) y, a su vez, sobrevaloramos los placeres instantaneos, el
volcarnos en el carpe diem como si no hubiese futuro, y claro, al
final sufrimos las consecuencias de las malas decisiones que
tomamos.



BARRY SCHWARTZ. EL AGOBIO DE TENER QUE ELEGIR

Usemos casos practicos en los que poner en marcha el
pensamiento critico para situaciones personales diarias. La vida es
una aventura que tiene que ser vivida por uno mismo, de otra
manera sera una vida misera y empobrecida porque sera vivida por
los ojos de otro. Y para que nosotros seamos los protagonistas de
nuestra propia historia tenemos que «atrevernos a pensar» y a
decidir. Cuando Kant postula el lema del Sapere aude («Atrévete a
pensar») tenia en mente la Revolucion ilustrada donde habia un
paradigma civil por reclamar: la libertad. Para poder elegir es
necesario tener libertad. Pero la libertad no tendria sentido si no hay
opciones para elegir. Y estos dos parametros, libertad y opciones
para elegir, son determinantes para el desarrollo de cualquier
persona.

Para analizar la importancia de la toma de decisiones bajo el
paraguas del pensamiento critico usaremos al profesor Barry
Schwartz, que escribié un libro que se tituldo La paradoja de la
eleccion. Atreverse a pensar es un reto que hay que superar y una
de las mejores maneras que existen para enfrentarse a este reto es
por medio de la toma de decisiones.

Existe una especie de ideario comun en el que pensamos que la
libertad es siempre buena, y mientras mas libertad tengamos, mejor
sera. Pero para que la libertad exista es necesario que existan
también alternativas sobre las que poder elegir, de otra manera
seria muy dificil poder elegir cuando solo tenemos una opcion
posible. Es decir, si solo existe un partido politico al que poder votar,
obviamente la sensacion de libertad carece de sentido. Lo que el
profesor Schwartz ha llegado a demostrar por medio de sendos
experimentos, es que existe una correlacion peligrosa entre el
aumento de libertad y el aumento de opciones unidas a la libertad. A
mas opciones, solemos pensar, mas libertad. Y hasta cierto punto es
verdad. Pero cuando estas opciones son demasiadas, entonces
llegan los problemas a la hora de tomar decisiones. Sin embargo, la
gente prefiere tener mientras mas opciones mejor, creen que es



mejor tener multitud de opciones porque la sensacion de libertad es
mayor.

Pensandolo bien, s qué es lo que realmente sucede cuando se nos
presentan multitud de opciones a la hora de tomar una decision? La
respuesta es sencilla: nos paralizamos, nos angustiamos, nos
agobiamos, nos vemos saturados, nos sobrepasa la situacion..., y
es aqui cuando tenemos que poner en marcha el mecanismo de
pensamiento critico.

En un mundo hiperestimulante, hiperdiverso, multiopcional y con la
sensacion de poder tenerlo todo, es vital activar el aparato de
pensamiento para ser felices y no angustiarse ante circunstancias
que deberian ser favorables, en las que tenemos libertad y muchas
opciones para elegir. Si hablamos de nifios, cuando son pequefos
se enfrentan a miles de situaciones en las que la multitud de
opciones podria generarles una angustia innecesaria, por ejemplo, a
la hora de elegir un videojuego de entre los muchos que hay. Las
dudas les asaltan porque querrian probarlos antes y tener la certeza
de comprar el que verdaderamente les dara el entretenimiento que
esperan. O bien, les sucede lo mismo a la hora de escribir la carta a
los Reyes Magos. En este ultimo caso, he sido testigo directo de un
fendmeno normalizado en muchas familias a la hora de pensar qué
juguete quiere el nifno para los Reyes Magos. Me refiero a la revision
de los catalogos de manera conjunta entre padres e hijos. Cuando
llegan estos catalogos de juguetes, se sientan con ellos, o se los
dan, para que vayan viéndolos todos pagina a pagina. Entonces los
ninos sienten una atraccion hacia muchos de esos juguetes que
entre si no guardan relacién alguna, y empiezan a quererlos todos.
Los padres les ponen un tope siempre en forma de numero (puedes
elegir tres o cuatro), o bien en forma de limite econdmico (no mas
de X euros), y comienza un proceso de insatisfaccion y malestar
porque ya saben que tendran que elegir entre varias cosas que les
gustan y desechar otras. Si, por una parte podriamos creer que
tener que decidir entre varias cosas, y forzarlos a elegir, es un
ejercicio de madurez positivo, sin embargo el aprendizaje de este
tipo de actividad no siempre es el adecuado para su maduracion
personal.



Lo apropiado seria, mucho antes de ensenarle el catalogo, que los
condicionara de manera instantanea, que el nifio aprendiese a
identificar sus gustos, aquellos juegos con los que se siente mas
comodo, con los que mas disfruta. El catalogo (quien dice catalogo
dice también anuncios de la television) y los juguetes no deberian
desencadenar la necesidad o la apetencia. Es mucho mas
instructivo realizar, antes de verlos, una simple labor de reflexion
sobre los juguetes que ya ha tenido, a los que mas uso les da, los
que mas le gustan..., es decir, que el nino sea capaz de realizar un
simple, eficaz y honesto ejercicio de introspeccidn sobre lo que hace
cuando juega. Analizar si le gusta mas el juego solitario en modo
imaginativo, o si por el contrario le gusta mas estar con amigos,
hermanos, vecinos, en familia..., o si bien es mas de tecnologia, o
de lego... En cualquier caso, la idea es que, antes de que la
necesidad, la querencia y la apetencia se impongan desde el
exterior, seamos capaces de encender el interruptor del
pensamiento critico para ayudarlos a pensar.

No es tan complicado. Solo tenemos que saber interpretar el
momento. Si nos entrenamos en esto, entonces las circunstancias
nos daran la clave para encender el interruptor. Solo tenemos que
saber descifrar las sefiales que nos llegan, tanto desde el exterior,
como desde el interior de nosotros mismos. Tenemos que educar a
las personas para que en esas situaciones donde tener que elegir
les desborda y les angustia, hagan primero el analisis de sus
necesidades, carencias y deseos. Cuando no sabemos qué hacer,
cuando hemos caido en un desanimo emocional o en una ansiedad
gue nos tiene atrapados, entonces empezamos a sentirnos vacios o
inseguros, no sabemos muy bien como orientar nuestras vidas ante
decisiones importantes... En esos momentos es cuando mas falta
hace activar el interruptor del pensamiento critico.

Cuando se trata de tener que hacer elecciones cotidianas y
simples, los resultados de las mismas no suelen ser problematicos
(en principio). El problema aparece cuando la oferta de eleccion y la
libertad para elegir son enormes. Este binomio: amplitud de
opciones y amplitud de libertad, suele ser el inicio de situaciones de
estrés, y la suma de muchas situaciones de estrés puede terminar



en ansiedad y, sobre todo, en una constante insatisfaccion en lo
referente a la vida que tenemos.

Pongamos ejemplos para entender mejor esta situacion, y como el
burro hace, usaré un ejemplo propio. No hace mucho decidi cambiar
de televisor. Teniamos un televisor de 32 pulgadas normal, con 12
anos de antigiedad, que funcionaba bien, sin mas. No tenia HD,
pero se veia bien, o por lo menos eso creia yo hasta que entraba en
casa de alguien y al mirar su television me daba cuenta de la
diferencia en la calidad de imagen. En mi familia no hemos sido muy
sibaritas en lo referente al televisor, equipos de sonido y cosas asi,
el problema comenzé cuando hace tres afnos nos pasaron unos
documentales para ver en un pen drive y nos dimos cuenta de que
no tenia donde conectarse. Tampoco podiamos acoplar nuestro
ordenador y para colmo, cuando a nuestro hijo le regalaron una
videoconsola, la television no tenia entrada de HD y no podia
enlazarla, de modo que tenia que enchufarla en la pantalla del
ordenador.

Tras varios anos visitando la seccion de televisores en centros
comerciales pero nunca comprar uno porque, la verdad sea dicha,
como el nuestro no se rompia no veiamos la necesidad de
cambiarlo, decidimos que era hora de comprar uno mas moderno.
Entonces se me ocurri6 ponerme a ver modelos de televisor y
empezaron mis problemas: las pulgadas, la definicion de la calidad
de la imagen, la velocidad del procesador para la conexion a
Internet, el peso, las tomas auxiliares... Como no activé el
interruptor del pensamiento critico, me dio por investigar en Internet
y meterme en algun foro para ver si alguien podia aconsejarme y
jcraso error! Cada uno dando su perspectiva sobre la tele perfecta,
opiniones sobre las marcas, sus problemas, sus pros, sus contras,
averias mas frecuentes, mejores comercios donde comprarlas... En
apenas dos dias, me di cuenta de que los televisores que encajaban
en nuestro presupuesto tenian siempre un pero, habia un problema,
les faltaba algo... Y quiero poner el acento en algo que acaban de
leer y que igual les ha pasado desapercibido: «dos dias». Estuve
nada mas y nada menos que dos dias mirando precios y ofertas en
Internet y visité cuatro establecimientos de televisores en mi ciudad.



Entonces me llegdé el momento de hastio mezclado con la
incertidumbre y desgana para comprar nada, y resolvi que era hora
de encender mi interruptor del pensamiento critico y me dije:
«¢,Como es posible que haya dedicado todo mi tiempo libre a
estudiar y aprender sobre televisores y encima tenga ahora muchos
mas problemas para decidirme que antes?». En parte le echaba la
culpa a dos factores que en realidad son secundarios, el exceso de
informacion que existe hoy en dia sobre cualquier tema por un lado,
unido a la facilidad para acceder a cualquier tipo de informacién
(contrastada y sin contrastar). Y, por otro lado, a mi torpeza, a no
haber sido capaz de encender el interruptor del pensamiento critico
a tiempo.

Al mismo tiempo me di cuenta de que estaba buscando la
television perfecta, queria hacer la eleccion perfecta y no errar,
queria que todo aquel que supiese de televisores y viese la que
habia comprado, me dijese que habia acertado... Queria,
principalmente, no equivocarme. Entonces hice algo muy simple
para evitar dedicarle mas tiempo a un tema tan trivial como este,
con el que encima no estaba disfrutando. Me acerqué a una de las
tiendas que habia visitado, le dije al comprador mis necesidades y
mi presupuesto y le pedi que me recomendara una. Tan simple y tan
normal. Hasta ese momento no cai en la cuenta de que era mas
sencillo identificar mis apetencias (y mis necesidades) y buscar en
funcion de eso que tener que elegir en funcion de la oferta existente.

Cuando activé el interruptor tuve muy claro que queria una
television de tamafio mas grande de cuarenta pulgadas pero no mas
de cincuenta, queria que tuviese alta definicion, mientras mas
moderna mejor, que leyese varios formatos de pen drive y que al
conectarle un ordenador se pudiera ver y oir. Todo eso con un rango
de dinero muy especifico. No son grandes requerimientos. No me
importaba mucho la marca, ni la estética, ni los servicios online que
ofrecia, ni miles de cuestiones y opciones que las multiples
etiquetas decian llevar. El vendedor, que por segunda vez en tres
dias me vio aparecer por alli, supo rapidamente interpretar mi
desasosiego y hartazgo y me dio la opcion entre dos modelos, con
treinta euros de diferencia entre ambos, y como no me apetecia



elegir le dejé a él la decision. Es decir, el vendedor, un profesional
en su trabajo, me eligio la televisidon que ahora tengo en mi casa.
Cuando la encendimos por primera vez me parecio una especie de
milagro, todos los requerimientos que a posteriori supe identificar
estaban cubiertos, y mi ansiedad, cabreo y hartazgo habian
desaparecido.

Pero no queda ahi la cosa, con los anos he aprendido ademas
que, una vez que hago una eleccion entre muchas opciones que
estan parejas, dejo de pensar en las otras opciones que deseché y
me centro en convencerme de la eleccion que he realizado. El
televisor que tenia en casa era el que siempre habia querido, solo
que no lo supe hasta que puse a funcionar el interruptor del
pensamiento critico. Después de aquello, siempre he intentado
poner en practica esta metodologia de eleccidn cuando se trataba
de cosas de las que apenas tenia conocimiento y ademas no me
atraian demasiado. ldentificaba qué es lo que necesitaba o lo que
buscaba tener y después examinaba algo que cumpliese los
requisitos. La clave esta en no poner el listbn muy alto y, sobre todo,
tener claro qué es lo que realmente necesitas y quieres.

EL ARTE DE ESTAR SATISFECHO

Pensar bien supone cambiar la dinamica de la eleccion. Barry
Schwartz ha descrito dos modelos de personas en funcion de la
manera en la que se enfrentan a un proceso de eleccion. Ya lo he
analizado alguna que otra vez pero no me canso de repetirlo. Por un
lado estan los que se podrian llamar «maximizadores», personas
que quieren siempre hacer la eleccidon perfecta, sacar el maximo
partido a sus decisiones. Estudian todas las ofertas, analizan todas
las perspectivas, dedican el tiempo que tienen a leer toda la
informacion posible que cae en sus manos para conocer hasta el
ultimo detalle antes de decantarse. Estas personas estan
predestinadas a sufrir, porque en un mundo como el nuestro, la
oferta es tan grande, tan variable, tan titanica, que siempre habra



algun elemento en su decision que no termine de satisfacerles cien
por cien, por lo que sufriran durante el proceso vy, lo que es mucho
peor, después del proceso. Son personas que, por lo general, una
vez que toman la decisidn, en lugar de desconectar y respirar
tranquilos reforzandola, siguen interesados por ver las otras ofertas.
Cuando, tiempo después, descubren una que es mejor que la suya,
entonces se arrepienten de no haber esperado un poco mas para
conseguirla. Son personas que no activan su mecanismo de
pensamiento critico y se dejan llevar por la ansiedad y la presion de
no poder equivocarse en nada

En el otro lado de la balanza estan los satisfactores, que son
personas que ante una eleccibn no se complican la vida en
absoluto. Saben qué es lo que quieren o lo que necesitan, lo tienen
bien identificado, y lo unico que tienen que hacer es buscar algo que
cubra sus necesidades y les satisfaga. No quieren lo mejor siempre,
no buscan hacer la compra perfecta, en el momento perfecto; todo
lo contrario, suelen estar contentos o simplemente satisfechos con
sus elecciones porque previamente sabian qué es lo que
necesitaban, o qué es lo que querian y por ende, les ha resultado
mucho mas facil y satisfactorio conseguirlo. Los maximizadores
tachan a los satisfactores de conformistas, como si esto fuera una
especie de desgracia, personas que se conforman con elegir algo
que les vaya bien y cubra sus necesidades. Y los satisfactores
tachan a los maximizadores de inconformistas, personas que nunca
estan conformes ni satisfechas con las elecciones que hacen. Ahora
parense a pensar, ¢,quién de los dos cree usted que es mas feliz?

El problema no esta solo en el modelo de eleccidon por el que
tenemos que optar, sino también en la metodologia que emplea el
sistema de consumo a través de la publicidad para que nos
convirtamos, casi sin quererlo, en maximizadores. Nos bombardean
constantemente con ofertas hasta el extremo de que algunas
empresas insinlan que los satisfactores no son consumidores
inteligentes: «yo no soy tonto», realzando la importancia social que
tiene ser un consumidor inteligente. De hecho, cada vez mas, en las
conversaciones cotidianas, las personas presumen publicamente de
haber encontrado el mejor restaurante de la ciudad, de saber donde



se puede comprar el mejor pescado, de conocer el mejor hotel para
dormir si viajas a Venecia, 0 en qué lugar se vende ropa de calidad
a mitad de precio... Se tiene en alta estima el presentarse en
sociedad como un consumidor inteligente. Se ha convertido en una
especie de sefa de identidad de la que uno deberia sentirse
siempre orgulloso porque se asocian dos conceptos tan divergentes
como el consumo y la inteligencia, de ahi que todos quieran
presumir de que sus elecciones son siempre las mejores, porque
ellos son muy inteligentes como consumidores.

Pero a este problema se le suma otro de mas calado. El problema
sobre el consumo material aumenta si extrapolamos esta
metodologia del consumo a las otras facetas de la vida, como por
ejemplo el trabajo, el amor, la educacion de los hijos... Es decir,
cuando el factor humano tiene que decidir como hacer frente a
emociones mas profundas que, unidas al modelo de vida actual,
terminan por agotarnos fisica y mentalmente.

Cuando se trata de elecciones de calado muy importantes para
nosotros, para nuestras vidas, o estemos ante situaciones vy
decisiones que también pueden afectar a otras personas, el
pensamiento critico tiene que dejarse llevar por la decisibn mas
emocional, siempre que la parte racional haya concluido que hay
relativa igualdad en las opciones que se nos presentan. Cuando se
identifican las necesidades, y se sabe mas o menos lo que uno
quiere, si le sumamos que tenemos varias opciones que nos ofrecen
parcialmente lo que buscamos, y cada una de estas opciones tiene
aspectos positivos y negativos que interpretamos con la misma
intensidad, entonces, utilizando un lugar comun, tenemos que hacer
caso a nuestro corazon. En caso de relativa igualdad entre las
opciones seria conveniente que optasemos por aquella hacia la que
demostremos mas apego emocional.

Es muy importante que a la hora de tomar decisiones
significativas, que afectan de manera radical a nuestra vida (tener
que decidir si nuestra pareja es la mejor para nosotros, o es la mas
adecuada de cara a formar una familia), huyamos del perfil del
maximizador. Es primordial no aferrarse a la idea de realizar la mejor
eleccion posible entre todas, porque en el tema emocional esto no



sirve como garantia. Aprender a ser un satisfactor emocional ayuda
a saber que tus necesidades emocionales las tienes cubiertas y a
comprender que no podemos pedirle la perfeccion a la otra persona
de cara a cubrir todas nuestras expectativas.

Pongamos otro ejemplo muy simple relacionado con comprar una
casa, de cara a convertila en nuestro hogar. Racionalmente
queremos un piso de cuatro habitaciones porque tenemos dos hijos
y ademas nos gusta tener una estancia para usarla como despacho,
con una mesa de estudio y una estanteria. Pero todos los pisos de
cuatro dormitorios que hemos visto tienen algo que no termina de
llenarnos. Son pisos que estan bien, entran en el presupuesto, estan
en los barrios que queremos, pero cuando los visitamos no
terminamos de convencernos. De repente, un dia, el/la agente
inmobiliario/a que nos ha estado guiando en el proceso de
busqueda de hogar nos insiste en visitar un piso de tres
habitaciones porque tiene la sensacién de que nos va a encantar.

Al visitar este piso, nada mas llegar, nos deja enamorados, los
bafos, el salon, la cocina, las vistas, los dormitorios, todo esta
decorado de manera espectacular y salimos seducidos del piso pero
con el pellizco de que solo tiene tres dormitorios. Pues bien, segun
el modelo de eleccién que estamos analizando, si queremos acertar,
tendriamos que dejarnos llevar por el corazon y comprar el de tres
dormitorios. Y entenderan por qué. Si nos decantamos por los de
cuatro que hemos visto, cada dia que entremos al piso tendremos
gue convencernos de que eso era lo que buscabamos, lo que cubria
unas necesidades que nos habiamos creado, y esta letania nos
servira para vivir conformes con nuestra eleccion. Tendriamos que
recordarnos constantemente que hicimos la mejor eleccion racional.
Sin embargo, si compramos el de tres dormitorios, cada dia, al llegar
a casa, diremos y sentiremos que nuestro piso es precioso y con el
tiempo buscaremos un hueco para los libros y apanaremos un lugar
para poner la mesa de estudio con el ordenador. Es decir, la
emocion que sentimos la primera vez que visitamos el piso de tres
habitaciones seguira viva cada dia que nos levantemos en esa casa.
Ya buscaremos el modo de cambiar parte de nuestros requisitos con
tal de seguir disfrutando de esa maravillosa sensacion.



El mismo criterio habria que seguir cuando se trate, por ejemplo,
de tener que elegir entre un trabajo u otro en el que los dos tienen
sus ventajas e inconvenientes. En ese caso siempre es aconsejable
dejarse llevar por el trabajo que mas te atrae, incluso si esto supone
tener menos incentivos econdmicos o disfrutar de menos
vacaciones. Cuando se trate de grandes decisiones y dudemos en
los criterios racionales, cuando sean decisiones que repercutiran en
nuestra vida de manera profunda, entonces tenemos que hacer
caso a la parte emocional porque sera la que nos aportara la
energia diaria para sentirnos bien con la decisién tomada.



LIPOVETSKY. EL VALOR DE LA CONTRADICCION

Uno de los mayores problemas con que nos topamos a diario es que
siempre queremos llevar razon, saber que tenemos razon e
imponerla en cada idea, discusién, opinién, que se nos presenta.
Pero sucede a veces que intentamos ganar la discusion, no tanto
porque sepamos que estamos en lo correcto, sino porque queremos
mostrar superioridad retérica ante la otra persona, sacar un
argumento mejor contra el otro, aun sabiendo en nuestro fuero
interno que no estamos de acuerdo. No son pocas las ocasiones en
las que llevar la razdn, zanjar una discusion, no tiene nada que ver
con conocer la verdad.

La busqueda de la verdad ha sido siempre la meta por
antonomasia de la filosofia y, por ende, del propio ser humano.
Encontrarla ya es harina de otro costal. Pero si bien no es el objetivo
de este libro hallar la verdad, o analizar qué podria ser verdad o no,
si que tenemos empeno en intentar comprender mejor cdmo somos.
Hay que aspirar a entender mejor este mundo, un mundo que
estamos disefilando a una velocidad endiablada, y después, con
esos datos, poner a funcionar la maquinaria interna que tenemos de
pensamiento critico.

Este no es asunto menor, por eso es importante que aceptemos
gque somos seres humanos y no robots. Por eso es tan dificil que la
renombrada «Inteligencia Artificial» sea igual que nosotros, piense
igual que nosotros, actue igual que nosotros. Por muy avanzada que
esta la ciencia en lo referente al conocimiento del ser humano, sin
embargo, todavia no sabemos como se elabora un pensamiento, o
como se llega a tomar una decision de esas que llamamos
«irracionales», o conocer todos los factores que intervienen en la
misma. Porque por mucho que se quiera, cada ser humano es
singular en su historia, en sus experiencias, en sus conocimientos,
en su manera de sentir, en su tolerancia al dolor y, como no podria
ser de otra forma, en su manera de pensar.

Muchos componentes influyen en nuestros modelos de
pensamiento y la conclusion a la que algunos fildsofos han llegado



es la de que somos contradictorios a veces, que actuamos en contra
de los dictamenes de la légica, o como Gilles Lipovetsky afirma,
somos paradogjicos. Filésofos tan insignes como Michel de
Montaigne reconocen cierta contradiccion entre sus propias ideas,
en su propia vida, y asi lo expresa su obra. Basta recordar algunas
de sus palabras, tan bien seleccionadas por parte de Victoria
Camps, como las que dejo en sus Ensayos:

«3Somos, no sé como, dobles de nosotros mismos, y eso hace
que lo que creemos no lo creamos, y que no podamos
deshacernos de aquello que condenamos... Fluctuamos entre
opiniones distintas; nada queremos con libertad, nada de manera
absoluta, nada con constancia».

Cuando se trataba de describirse a si mismo, el propio Montaigne
llega a afirmar:

«Timido, insolente; casto, lujurioso; charlatan, callado; sufrido,
delicado; ingenioso, obtuso; hurano, amable; mentiroso, veraz;
docto, ignorante; generoso, avaro, y prodigo».

Como muy bien ha senalado el profesor Manuel Bermudez, gran
parte de la obra de Montaigne tiene como finalidad el
autoconocimiento de cara a llevar una buena vida, y en este sentido,
Montaigne tenia claro que la Fortuna no jugaba un papel esencial en
el desarrollo de esta magna tarea. De hecho, el pensador francés no
es determinista, es decir, no pensaba que los acontecimientos
estuviesen determinados previamente. Por eso estamos obligados a
lidiar con estas contradicciones internas que nos invaden a diario de
cara a poder alcanzar ese objetivo: aprender a llevar una buena
vida.

Tenemos que aprender a vivir con el valor de la contradiccidon
como algo comun e interno en el ser humano, de lo contrario
seremos personas infelices que no logran aceptar las
contradicciones propias y ajenas. Pero cuando nos referimos a
«contradiccion» lo hacemos desde el punto de vista de la paradoja.



Somos seres paradojicos, queremos ser de una determinada
manera, idolatramos a las personas que llegan a alcanzar un
modelo de vida determinado o que presentan un modo de ser que
consideramos admirable. Pero llegado el momento, no hacemos el
mas minimo esfuerzo para imitarlos, para intentar parecernos a esos
modelos. A veces desarrollamos los razonamientos mas impolutos
desde una perspectiva logica y sabemos a la perfeccion qué es lo
que detestamos sobre nuestro modo de ser, lo que deberiamos
cambiar para poder sentirnos satisfechos con nosotros mismos.
Sabemos qué procedimientos, qué habitos, qué costumbres, qué
metodologia es la que mas nos conviene de cara a lograr los
objetivos que nos hemos propuesto. Objetivos que, por otra parte,
tenemos la certeza de que somos capaces de conseguir (adelgazar,
hacer deporte, dejar de fumar, ser mas carifosos con nuestras
parejas, aprender inglés, estar mas atentos a nuestros seres
queridos, dedicarles mas tiempo a las personas que queremos en
lugar de vaguear todos los dias en el sofa o en la cama, intentar
aprender cada dia algo nuevo...). Sabemos que nos mejoraria la
vida de alguna u otra manera, y, sin embargo, sin entender muy bien
por qué, no lo hacemos. Somos personas paradodjicas y a veces
contradictorias. Y esta es una caracteristica que forma parte de todo
ser humano y, entre otras cosas, es uno de los motivos por los que
un robot tiene tantos problemas para actuar como nosotros.

Algunas personas han aprendido a lidiar muy bien con sus
contradicciones internas, han logrado que la racionalizacion de las
mismas se convierta en un modelo de actuacion que sea coherente,
es decir, no contradictorio. Se dice que una persona es coherente
cuando lo que piensa, lo que dice y lo que hace confluye dentro del
mismo ambito. No existe contradiccidn ni problemas de comprension
sobre uno mismo, o al menos no lo parece. Los ejemplos los
tenemos seguramente cerca de nosotros.

Si activamos adecuadamente el interruptor del pensamiento critico
podremos vivir con cierta logica y evitaremos caer tan a menudo en
esas contradicciones internas. Ejemplifiquemos: la vida en pareja,
de recién casado, o en el transcurso de noviazgo, suele ser una
experiencia maravillosa, un proceso positivo de conocimiento del



otro y de uno mismo. De diversion, de pasidon, de descubrimiento, de
atencion hacia el otro, es un intento de querer agradar, de querer
gustar, de querer hacer feliz a la otra persona. Intentas poner sobre
el tapete lo mejor de ti, sacar tu mejor faceta, tu mejor cara, ser la
mejor persona posible y demostrar a la otra persona hasta donde
puedes llegar. En resumidas cuentas, te centras en la otra persona a
la vez que esperas reciprocidad. De repente, tras un par de afos de
maravillosa convivencia, donde la unica responsabilidad que teniais
era trabajar y pagar el alojamiento, donde no habia compromisos
con nadie ni con nada, donde los fines de semana y las vacaciones,
o algunas noches entre semana, ibais donde queriais, cenabais
fuera, asistiais a conciertos, al teatro, a visitar ciudades
monumentales... Un dia pensais en lo genial que seria ser padres,
lo maravilloso que es traer un bebé al mundo y formar una familia. Y
en menos de un afo, tras un proceso de ilusion compartida durante
el embarazo, nace el bebé y sois padres. Pues segun las
estadisticas, esta pareja, a dia de hoy, tiene un 50% de probabilidad
de divorciarse antes de que ese bebé cumpla los cinco afos de
edad. Es altamente posible que no supere el matrimonio. Por qué?
¢ Acaso han dejado de amarse?

La respuesta es compleja pero nuestra condicion de seres
contradictorios puede ayudarnos a entender esta cuestion. Si no
activaron en su momento el interruptor del pensamiento critico y
ahora, cuando son padres, tampoco lo hacen, es razonable que la
cosa no acabe como se esperaba. Porque muchas parejas se
plantean la paternidad mirandola desde el prisma de la vida de
novios o de recién casados, es decir, desde la felicidad que da la
perspectiva de tener solo que dedicar tiempo y atencién a tu pareja
y a ti mismo. De no tener otra responsabilidad que no sea la de
hacer lo que uno quiere, cuando uno quiere y con la persona que
quiere.

Sin darnos cuenta, este prisma nos ha hecho ver el futuro de la
paternidad desde el optimismo del presente. Pero un bebé rompe
los esquemas vitales de manera radical, y los criterios de atencién
hacia la pareja y hacia uno mismo se ven afectados por un tercer
criterio mas necesitado de atencion que los anteriores: el bebé. Sin



reflexionar lo suficiente, empezamos a sentir que nuestra vida no es
la que era, que el hedonismo del que disfrutdbamos empieza a
difuminarse y en muchas ocasiones no estamos dispuestos a ello.
Queremos ser padres/madres maravillosos y tener familias de
pelicula, pero también queremos disfrutar como antes lo haciamos.
Queremos tener una pareja maravillosa, estable, que nos ame y
guarde fidelidad, pero también queremos abrirnos a otras
experiencias independientemente del matrimonio. Queremos pasar
tiempo con nuestra familia, con nuestros hijos, poder ver cémo
crecen, pero también queremos proyectarnos individualmente en el
plano profesional o en el ocio personal.

Hay muchas exigencias, esperanzas, ilusiones y aspiraciones que
cubrir, y las queremos todas. No estamos dispuestos a sacrificar
nada, demostrando que, aun sabiendo que es imposible, seguimos
intentandolo. Lipovetsky ha escrito uno de Ilos ensayos
contemporaneos que mejor puede ayudarnos a entender el modelo
de vida que tenemos y el modelo de sociedad que estamos
construyendo. Se titula La felicidad paraddjica, y aunque se publico
en el 2006, muchos de los analisis que presenta estan
completamente vigentes a dia de hoy.

Entendernos, saber cobmo somos, comprender también a los que
nos rodean, significa aceptar sus contradicciones e intentar
sobrellevarlas lo mejor que podamos, porque todos tenemos las
maravillosas imperfecciones de la paradoja.

Vivimos en una sociedad que, por una parte, alza un canto al
hedonismo accesible en casi todas las facetas vitales. El placer por
el placer, las relaciones sexuales liberadas de pesados codigos
morales, la comida por doquier, la diversion, el alcohol, la fiesta, los
viajes constantes, la obsesidon por las nuevas experiencias..., pero,
por otra parte, esta busqueda hedonista de los placeres mundanos
se da de bruces con la ideologia preventiva mas poderosa de todas,
la que intenta separarnos de los vicios, la que demoniza el tabaco y
potencia el deporte como forma de vida sana, la que realiza analisis
de sangre y chequeos meédicos anuales por si acaso, la que se
obsesiona con cuidar la dieta de manera casi matematica por medio



de aplicaciones que cuentan las calorias diarias, la que se apunta a
cursos de meditacion para encontrar el equilibrio emocional...

Estamos en una época donde los extremos de la paradoja parecen
convivir con total normalidad. Nos obligamos a cuidarnos por un
lado, a sacrificarnos en muchas facetas personales en pos de una
vida mas saludable, pero, por otro lado, no paramos de intentar
disfrutar hedonistamente de placeres que no son buenos para
nuestra salud. Por si todavia no lo han entendido, a veces somos
seres contradictorios, y si encendemos el interruptor del
pensamiento critico, seremos capaces de comprender también las
contradicciones de otras personas de cara a poder llevar una mejor
convivencia.



VICTORIA CAMPS. LA POSVERDAD Y EL ELOGIO DE LA
DUDA

Si queremos pensar de manera correcta, si queremos desarrollar un
pensamiento que sepa cribar, que sea capaz de separar el grano de
la paja, no podemos pasar por alto uno de los instrumentos mas
importantes con los que trabajar: la duda. Deberia existir una
asignatura obligatoria en las escuelas y en cualquier proceso
educativo que nos ensenase el sano ejercicio de la duda. Tenemos
que aprender a dudar. Esta ultima afirmacién puede parecer una
tonteria, una frusleria, una bobada. Podria pensarse que no hace
falta que nos ensefien a dudar porque es algo que se aprende de
manera autonoma, sin que nadie te ensene, pero nada mas lejos de
la realidad. Aprender a dudar, saber cuando dudar, saber como
dudar, convivir con ciertas dudas y, a pesar de todo, ser personas
equilibradas y felices es fundamental para nuestro desarrollo.

Vivimos rodeados, y si me apuran, bombardeados, de un exceso
de informacién con la que tenemos que lidiar a diario. De repente
nos llegan miles de titulares, de notificaciones, de acontecimientos,
de opiniones que parecen verdades, de verdades que parecen
opiniones..., y por si no tuvieramos bastante, ahora nos
encontramos con la «era de la posverdad». Como teniamos poco
con nuestras contradicciones internas y las contradicciones de los
demas que nos presionan a diario (la vida se vive una vez, disfrutala
a tope, consume experiencias..., pero cuidate mucho, sé precavido
y angustiate por el futuro), encima le anadimos el asunto de la
posverdad. Posverdad fue la palabra de moda en el 2016 y mucho
me temo que nos va a acompanar durante bastante tiempo.

La posverdad explica las actuales circunstancias en las que los
hechos objetivos influyen menos en la formacion de la opinion
publica que los llamamientos a la emocion y a la creencia personal.
Es el mejor instrumento que tiene la mentira a su servicio. Son las
nuevas técnicas para mentir que han llegado a perfeccionarse,
sobre todo por medio del uso de las redes sociales. Es una mentira
emotiva destinada a crear y modelar la opinion publica, es una



manipulacion sensacionalista buscando la respuesta emocional y
abandonando la objetividad, y claro, asi la dificultad de saber sobre
la verdad de los hechos aumenta exponencialmente.

Si bien no es un fendmeno nuevo el hecho de que alguien
poderoso quiera manejar la opinién publica, lo que si es novedoso
es que la influencia de estas «mentiras emocionales» haya calado
tan hondo en la poblacibn y en wuna generacibn que
«supuestamente» es la mejor formada de la historia.
Paraddjicamente nos encontramos con que dirigir a la opinidn
publica en la época de mayor diversidad de canales informativos del
mundo, donde, ademas, el acceso a la informacion esta a golpe de
clic, es pan comido. Es preocupante que seamos tan facilmente
manipulables, que apenas se necesite un titular sensacionalista, o
unas imagenes efectistas o0 semiescandalosas, para que
interioricemos la opinidon que ellos quieren que tengamos. Pero lo
que es todavia mas alarmante es que ni siquiera nos preguntemos
por la objetividad de los hechos, por la objetividad de la noticia. Todo
lo contrario, asumimos sin el mas minimo atisbo de duda que las
cosas que nos cuentan son y suceden como nos las cuentan, o, al
menos, no hacemos por corroborar que asi sean, aun disponiendo
de medios para hacerlo. Por esto es necesario que a nuestros nifos,
a nuestros jovenes y a los que ya no lo somos tanto les ensefiemos
los beneficios de un aprendizaje a través de la duda.

¢ Qué clase de sociedad deja desamparada la duda entre sus
ciudadanos? No es una respuesta complicada: aquella sociedad que
quiere que las creencias y los intereses de los poderosos se
conviertan en verdades. La que sabe que acudir al efecto emocional
del ser humano es mas rentable y mas sencillo que dotarle de
pensamiento critico. A esto se suma que puede controlar uno de los
elementos mas poderosos del siglo XXI, una de las armas mas
potentes que existen en la sociedad de la hiperconexién y de la
hipercomunicacién: la opinion publica.

La posverdad, es decir, una mentira bien contada, que aporte
sensacion de verdad y que acuda directamente a movilizar el lado
emocional del ser humano, es mas rentable que cualquier verdad de
cara a forjar opiniones. Y para esta posverdad se estan fabricando



una serie de mecanismos y de instrumentos que estan facilitando la
expansion de la misma por todas partes. La posverdad se esta
encontrando con grandes facilidades para instalarse entre nosotros
y, lo que es peor, esta asentada en el panorama social e intelectual,
eliminando a su peor enemigo, el pensamiento critico, para
quedarse durante mucho tiempo entre nosotros. Es una de las
amenazas mas grandes que tenemos porque pasa desapercibida.
Se ayuda de esa hiperconectividad entre particulares, una
hiperconectividad que se ha convertido en una especie de refugio de
la libertad pero donde los aparatos de poder han sabido adentrarse
sibilinamente sin que nos demos cuenta. Las redes sociales, de
manera casi inadvertida, se han transformado en lacayos de esta
posverdad. Se elaboran noticias y titulares acompafiados de
imagenes, con poco texto y mucha emotividad que se comparten
miles y millones de veces. Ejércitos de hackers subvencionados por
intereses politicos y/o econdmicos inundan a diario Internet de
falsas noticias. Es sorprendente como una noticia con apariencia de
verdad llega a retuitearse o a publicarse en el muro de Facebook de
manera simple y acritica.

Los instrumentos de los que se sirve la posverdad
paradojicamente se convierten en nuestros aliados a la hora de
defender nuestras libertades y esta, la posverdad, se aprovecha de
dicha confusién para colarse por las rendijas de la opinidn publica.
En la sociedad de la turbotemporalidad la gente tiene mas interés en
expandir rapidamente el mensaje que en pararse a pensar sobre la
objetividad y verdad del mismo.

Una sociedad que no activa el pensamiento critico, que no somete
a duda las cosas que pasan a su alrededor, se convierte en una
sociedad colaboracionista de la posverdad, amiga de la posverdad,
aliada en defensa de la mentira creible y sensiblera. Por eso
tenemos que reivindicar la duda si queremos mejorar la sociedad en
la que vivimos y recuperar algo que parece estar cada vez mas en
desuso: la autenticidad. Lo auténtico esta perdiendo la batalla frente
a lo aparente, frente a lo virtual.

Victoria Camps, una de las fildsofas espanolas mas punteras en el
campo de la filosofia politica y especialista en ética, en el 2016



publicé un libro que pone en valor la necesidad de dudar: Elogio de
la duda. No es la primera filésofa, ni el primer fildsofo, que reivindica
la necesidad de dudar para mejorarnos no solo a nosotros, sino
también al mundo en el que estamos. La historia de la filosofia,
desde sus origenes, postuld la duda como un instrumento necesario
y también (o mas bien incluso) como un modelo de vida.

¢ Por qué dudar en los tiempos presentes? Victoria Camps nos
sugiere lo siguiente:

«Vivimos tiempos de extremismos, antagonismos Yy
confrontaciones. A todos los niveles y en todos los ambitos, pero
sobre todo en lo politico. Una actitud que potencian a su gusto los
escenarios mediaticos y que sube de tono gracias a la facilidad
con la que las redes sociales brindan la ocasion de apretar el
gatillo contra cualquiera cuyo comportamiento o mera presencia
incomoda... En un clima como este, la duda ante lo que
desconcierta y extrafa, en lugar del exabrupto inmediato, seria
una forma de reaccionar mas saludable para todos. Tomarse un
tiempo, pensarlo dos veces, dejar pasar unos dias, antes de dar
respuestas airadas».

Adquirir una actitud vital donde la duda tenga su papel, donde la
duda se imponga al imperio de la inmediatez que nos apabulla de
manera despodtica, seria algo tremendamente beneficioso para
nuestra evolucién, para construir una sociedad mas sana en lo
referente a habitos mentales.

La duda no esta de moda y dificilmente lo estara si seguimos
imbuidos en la turbotemporalidad que rodea nuestras vidas. La
inmediatez, lo instantaneo, se ha convertido en un habito mental que
se esta expandiendo a pasos agigantados, ayudados por esos
instrumentos en forma de redes sociales de los que hemos hablado.
Y claro, en este panorama, dudar significa frenar, parar para
reflexionar, investigar, inquirir, dedicar tiempo para ver si existe
engaio o manipulacion, o si es conveniente o dafino. La duda es,
desde la perspectiva de la sociedad actual, desaceleracion.



Requiere tiempo, y esto provoca angustia, porque es un tiempo que
se percibe como perdido.

Cada vez es mas complicado anteponer la duda a la reaccion
visceral que te reclaman desde todos los sectores de la sociedad. Y
lo es porque dudar supone también tomar distancias. Y este «tomar
distancias» es una tarea complicada precisamente porque nos estan
vendiendo un mundo de sensaciones y experiencias por encima de
una sociedad racional y reflexiva. Tomar distancia significa
separarse, no implicarse, no formar parte de algo, y esto hace que
nos sintamos mal porque las redes sociales nos empujan en la
direccion opuesta. Incitan a que participemos en todo, que
formemos parte de todo, que nos impliqguemos, siquiera
virtualmente, en todo, y la duda no es buena companera para estas
situaciones.

¢, Por qué no solemos dudar? La profesora Camps lo apunta muy
bien: es mucho mas facil pensar de manera dicotomica, es decir,
con dos polos opuestos, el si y el no, el bien y el mal, lo bonito y lo
feo. Esta manera de clasificar la realidad, sin matices, ayuda mucho
a simplificar las cosas. Y al no tener matices no tenemos que dar
muchas explicaciones sobre nada, o es si, 0 es no:

«Es mas facil situarse en el si 0 en el no porque para hacerlo no
hacen falta argumentos. O soy independentista o soy unionista. De
derechas o de izquierdas. Acepto o no acepto a los refugiados.
Los matices suponen demasiado esfuerzo. La duda inquieta y es
una aguafiestasy.

Es decir, dudar es una incomodidad a la vez que un esfuerzo,
implica gasto de energia y de tiempo, y la sociedad de |la inmediatez
no esta por la labor de promocionar la duda. A este impedimento le
afiadimos otro de calado quiza mas profundo a la hora de hacer el
analisis: dudar significa reconocer que no sabemos, que somos
imperfectos, y la imagen exterior que queremos dar es la de
seguridad, la de tener las certezas de nuestro lado. Basta abrir las
redes sociales para ver que los argumentos que exponemos
siempre parecen ser los «argumentos definitivos», mostramos total



convencimiento de lo que alli publicamos, no solo es que no
dudemos, sino que ademas nos mostramos convencidos de tener
razon. Lo contrario seria mostrar una debilidad, y esto no tiene buen
predicamento en la sociedad presente.



PIRRON DE ELIS. ESCEPTICISMO PRAGMATICO

Aparte del ensayo que en 2016 publica la catedratica Victoria
Camps, podemos encontrar innumerables ejemplos sobre
pensadores que han expuesto la relevancia de la duda y han
apostado por tener cierta actitud escéptica para acometer una labor
vital digna. En los tiempos de la Grecia clasica, el escepticismo llegd
a alcanzar tal importancia que hasta tuvo su propia escuela,
encabezada por el que se reconoce como el primer maestro del
escepticismo: Pirron de Elis. Hablar del escepticismo de Pirrdon y de
su escuela es presentar un modelo de pensamiento y de vida que
puede sernos de utilidad para las cuestiones cotidianas.

Pirrdn, al igual que Sécrates, era agrafo, es decir, no dejo escrito
nada, y lo que sabemos de él se debe a los testimonios de terceras
personas y discipulos directos como Timén de Fliunte o Sexto
Empirico, o de historiadores de la Antiguedad tan ilustres como
Ciceron o Didgenes Laercio. Para reunir este compendio de
testimonios ha sido necesaria, tanto para Pirron de Elis como para
muchos de los filésofos griegos, una labor de investigacion seria en
torno a las fuentes para extraer una interpretacién lo mas fidedigna
posible.

En nuestro pais, hay pocos conocedores de este tema mas
relevantes que el catedratico de filosofia Ramén Roman Alcala,
especialista en el escepticismo antiguo griego y concretamente en la
figura de Pirron de Elis, del que ha escrito el libro Pirrén de Elis: un
pinguiino y un rinoceronte en el reino de las maravillas.

Si Pirrdn es el maestro de los escépticos y el escepticismo es una
actitud que se sustenta en la duda, entonces podemos llegar a
entender que Pirron no dejase nada escrito. Para el profesor Roman
esta es una hipdtesis factible. Pirrdn, siendo coherente con la
filosofia de vida que llevaba, no queria dogmatizar, no queria
adoctrinar a nadie. Pero existe otra postura que me gustaria traer a
colacion para nuestra idea de activar el interruptor del pensamiento
critico. Esta idea es la de que Pirron no dejé nada por escrito porque
estaba convencido de la superioridad del acto frente al verbo, es



decir, de la supremacia que aportaba para una vida la faceta
practica frente a la tedrica.

Esta segunda interpretacion parece mas cercana de cara a
entender por qué no dejé nada escrito. Lo importante es lo que
haces y no lo que piensas o dices, el acto frente a la palabra. Lo
verdaderamente esceéptico es el modo en el que se vive y no las
doctrinas que hablan sobre el escepticismo. Durante su vida, Pirrén,
junto a su maestro Anaxarco, se enrold en la expedicidn de
Alejandro Magno hacia Asia. No es de extrafiar que, al poder ver
otros mundos, al conocer otras culturas, al estudiar otros sistemas
de vida radicalmente opuestos al griego y con influencias orientales,
en un viaje donde conoce sacerdotes persas 0 a gimnosofistas (que
eran sabios desnudos), también brachmanes, se diese cuenta de la
relatividad y variedad del mundo y terminase viviendo con
escepticismo.

Por eso este libro que estas leyendo, si adoptas parte de la
perspectiva pirronica de la vida, para que sea util, tiene que
reflejarse en los actos, en la realidad de un modo de pensar y actuar
que te cambie realmente. No se trata de un ejercicio de
pensamiento sobre las cosas, sino, mas bien, para las cosas, para
usar en las cosas (entendiendo «cosas» como la vida misma).

De hecho, a Pirrdn se le reconocié de manera significativa como
un gran pensador en su tiempo, probablemente por el estilo de vida
que llevd y gracias al cual muchos otros decidieron seguirle, de ahi
que se hable de una escuela de escepticismo (seguramente sin la
mas minima pretension por parte de Pirrén). Por lo que sabemos,
Pirron fue un gran ejemplo para la sociedad del momento porque
atesoraba dos cualidades que destacan sobre el resto: inteligencia y
nobleza, y es mas, para sus contemporaneos, tanto Pirron como los
que después se acercaron al escepticismo eran considerados seres
prudentes y magnanimos.

IMPRUDENCIAS Y PAMPLINAS



Pensar bien requiere dudar bien, pero sobre todo, saber desarrollar
una actitud escéptica cuando la ocasién lo demande. Esto ultimo
tiene que ser dominado si queremos alcanzar la sabiduria
pirronaica. Una de las mejores ensefianzas de los escépticos para
nuestra vida proviene de la actitud prudente que demostraba Pirron.

Prudencia viene del latin, prudentia, que a su vez se deriva de
providentia, es decir, «el que ve por adelantado». La prudencia es
esencial de cara a enfrentarte a determinadas situaciones vitales,
pues implica templanza, cautela, moderacién..., en definitiva, buen
juicio. Pero también la prudencia es inicialmente una actitud
reflexiva para afrontar un problema o situacion, porque ser prudente
significa poner en marcha la capacidad de analisis, saber discernir lo
bueno de lo malo, lo conveniente de lo perjudicial. Si esto lo
enlazamos con el siglo XXI, no estaria de mas adoptar una actitud
prudente ante los modelos de vida que se publicitan de manera
hiperbdlica minuto tras minuto.

No seria logro menor comenzar por asumir una actitud prudente al
estilo pirronico. A esto le sumamos una segunda cualidad vital para
poder llevar una buena vida y que se convirtié en paradigma de los
escépticos: la imperturbabilidad del caracter, al que dedicaremos un
apartado especifico mas adelante. ;Qué quiere decir esto? Pues
algo tan simple como no dejar que cualquier cosa nimia e
insignificante te altere o modifique el caracter. Frente a la
multiplicidad de teorias, a las presunciones y prejuicios, a los
modelos virtualizados de vidas maravillosas que terminan
provocando frustraciones, o mejor es ponerse una coraza para que
nada nos afecte. No dejar que las especulaciones, fantasias y
teorias infundada sobre la vida, la felicidad, el éxito, la motivacion o
la creatividad nos generen inquietudes y desvelos. Tenemos que
mantener nuestro espiritu calmado, consciente de que no existe una
solucion a todos los males, la piedra filosofal para la felicidad. Para
los esceépticos lo importante es que esta actitud sea una practica
ante la vida.

La cuestion es saber como se logra semejante hazana. La mejor
manera es entrenando el propio caracter por medio de un
instrumento muy significativo para los escépticos: la Ataraxia, que



no es otra cosa que la tranquilidad del animo. En este sentido la
duda es esencial para entender el proceso de los escépticos, como
bien sefala el profesor Roman:

«La duda pirrénica interviene también en el campo de las
opiniones, de ahi que Pirron renuncie a ellas por razéon de su
aspiracion a la Ataraxia: si aspiramos a la paz del espiritu, no
podemos dejarnos atrapar por el torbellino de las discusiones
filosoficas».

La cosa se plantea sencilla: como logramos permanecer tranquilos
si vivimos en el mundo de la hiperestimulacion, donde nos
bombardean con millones de ofertas materiales y emocionales, y
donde la informacion se ha desbordado de tal manera que nos
provoca alteraciones de animo constantes. Uno de los consejos mas
utiles que nos ofrecen estos escépticos es el de evitar entrar en
discusiones especulativas, huir del mundo de las opiniones
infundadas, evitar los charcos que no te aportan nada, en pos de
trabajar un espiritu tranquilo y en paz. Como ya hemos mencionado
antes, solo tienen que mirar a su alrededor para ver que los
desequilibrios emocionales aumentan exponencialmente.
Desequilibrios que nos indican que no logramos esa anhelada
tranquilidad de animo, que no somos capaces de distinguir lo que
realmente es importante de lo que no lo es.

Tenemos que aprender, al igual que Pirrdn, a no adentrarnos en
preocupaciones, en discusiones ni batallas sobre los miles de temas
intrascendentes en los que perdemos tiempo Yy energia.
Convertimos en problemas lo que generalmente es anecdoético, nos
ahogamos en un desasosiego innecesario cuando bien podriamos
vivir con mucha mas tranquilidad de la que mostramos. Si lo
pensamos bien, terminaremos descubriendo que dedicamos mucho
tiempo y esfuerzo, muchas horas de pensamiento y casi de angustia
a cosas que no las merecen, a eso que en mi tierra llamamos
«pamplinas».

Tenemos que destacar que el escepticismo de Pirrdn es una
actitud a la que él llega y no tanto un punto de partida; es decir, con



la experiencia de la vida, con el interruptor del pensamiento critico
encendido siempre, se va dando cuenta de la dificultad que entrafia
conocer a fondo las cosas y de la imposibilidad de esta empresa, de
modo que concluye que devanarse la cabeza en asuntos
irresolubles, en discusiones en torno a opiniones y demas, le
provoca mas perjuicios que beneficios, asi es que adopta la actitud
esceptica. Porque no podemos olvidar que Pirron quiere ser feliz, y
para ello se da cuenta de algo que bien podriamos aplicarnos en el
siglo XXI: para ser feliz tenemos que vivir de manera tranquila y
serena, en paz con nuestros semejantes, pero sobre todo, con uno
mismo, y la mejor manera de hacer esto es practicarlo a diario,
aceptar que la vida acontece como acontece, es como es, y que hay
obligaciones y cosas que debemos hacer y otras que son
prescindibles.

No seria mala idea anadir a este escepticismo pirronico un ultimo
elemento de gran utilidad para buscar esa tranquilidad de animo que
tanto ansiamos en un mundo que nos inquieta constantemente: la
afasia.

La afasia no es otra cosa que la «suspension del juicio», es decir,
no opinar, no enjuiciar. Este es un instrumento importante para
poder alcanzar esa tranquilidad (ataraxia) que ansiamos. En una
sociedad como la nuestra, donde tenemos el dedo a flor de piel, cual
gatillo que apretar en las redes sociales, nos indignamos con las
opiniones de otros y reaccionamos publicando la nuestra, buscando
constantemente argumentos que la sostengan, peleando por ganar
el debate, y no es la primera vez que nos sucede que las
consecuencias de opinar nos provocan malestar y desasosiego
porgque no son aceptadas o recibidas como pretendiamos. Pirrén lo
tenia claro: si quieres alcanzar esa idea de la vida tranquila contigo
y con los demas, ese animo calmado, ese intelecto sereno, evita las
opiniones, y si eres capaz, intenta no emitir juicios que puedan
perjudicarte.



MONTAIGNE. LA AUTOESTIMA O PENSARSE BIEN A
UNO MISMO

La escuela escéptica que se cred después de Pirron de Elis ha
dejado seguidores y admiradores de renombre a lo largo de Ia
historia de los que también podemos aprender mucho, sobre todo
de cara a alcanzar el objetivo de llevar una buena vida. Uno de los
mas singulares, del que ya hemos hablado, es el pensador francés y
padre del género ensayista Michel de Montaigne. Montaigne es el
primer pensador que convierte en filosofia todo lo que analiza, es
alguien que esta convencido de que la filosofia es un modelo de
vida y que los acontecimientos que la rodean, sean los que sean
(desde la importancia que le damos al pene, hasta las
defecaciones), pueden y deben ser observados con la perspectiva
de esta disciplina, que nada tiene que escapar a lo que venimos
llamando «la activacion del interruptor del pensamiento critico».

Montaigne, en vez de acercar la vida a un analisis filosdfico y
escribir un tratado sobre cuestiones existenciales, decide Io
contrario: acercar la filosofia a la vida, pero a la vida comun y vulgar
de cualquiera de nosotros. No deja de lado ningun aspecto de lo
cotidiano. No en vano confesara en sus Ensayos que su principal
objeto de investigacion sera €l mismo.

Se le conoce como el primer «ensayista» de la historia. Hasta
Montaigne, la mayoria de los escritos que tenian relacion con la
filosofia o la teologia solian ser muy sistematicos, estaban
organizados por lineas tematicas dependiendo del sujeto o del
objeto que se investigaba. Los campos del saber estaban
delimitados y se podria decir que existia una especializacion para
cada uno de ellos. De repente Montaigne, a la edad de 38 anos, y
tras haber sido por dos ocasiones alcalde de la ciudad de Burdeos,
decide retirarse a vivir en su castillo y a escribir. EI problema surgio
cuando buscé los temas sobre los que tratar, entonces decidié hacer
algo revolucionario para el momento histérico en el que se
encontraba. Decidio escribir sobre lo que mejor conocia: €l mismo.



Asi nos lo hace saber en la primera pagina de su libro, titulado
Ensayos:

«Asi, lector, que sepas que yo mismo soy el contenido de mi
libro, lo cual no es razén para que emplees tu vagar en un asunto
tan frivolo y tan baladi».

Decidié escribir sobre si mismo, sobre lo que habia aprendido
durante su vida, sobre lo que habia experimentado, sobre los temas
que le interesaban, pero sin verse forzado a investigar o tratar a
fondo lo que otros pensadores habian dicho antes sobre esos
temas, aunque sin renunciar a entrar en dialogo con ellos, ya fuesen
fildsofos griegos, romanos, poetas, historiadores...

Lo interesante de los Ensayos de Montaigne es que, a diferencia
del modelo de la filosofia que se realizaba por aquel entonces, este
libro investigara al ser humano de la manera mas natural posible, se
ocupa de los asuntos que a cualquier persona comun podrian
concernirle. Sus Ensayos fueron y son tremendamente admirados,
leidos y estudiados.

No quiso renunciar a ninguno de los aspectos que formaban parte
de nuestro mundo, y asi, como curiosidad, llegd a hablar sobre el
pene y la importancia del mismo en el concepto de virilidad. A este
respecto escribio lo siguiente:

«Cada uno de mis miembros, en la misma medida, me hace
sentir ser quien soy y ninguno define mas mi masculinidad que
ese. Debo al lector un retrato completo de mi mismo».

Para ello usara todos los instrumentos que tiene a su alcance, la
razon y la experiencia, sin desdeiar la una por la otra:

«Ningun deseo es mas natural que el deseo de conocimiento...
cuando la razon nos falla, empleamos la experiencia... que es un
medio mucho mas deébil y mas vil. Pero la verdad es una cosa tan
grande que no podemos desdefar intermediario alguno que pueda
conducirnos a ella».



Es decir, todos los instrumentos que tenemos son validos para la
vida, no tenemos que desechar ninguno. Pero lo que fue remarcable
en Montaigne y por lo que ha pasado a la fama es porque, al usar
como objeto de investigacion a si mismo y decidir hacerlo en forma
de libro desestructurado, sin apenas otorgarle categoria, cred un
nuevo género literario que denomind ensayo, una palabra que ya
denota escepticismo a la hora de acercarse al conocimiento. Es una
prueba, un intento que nos ayuda a comprendernos mejor.
Montaigne se mostrd preocupado por el analisis de la experiencia
propia, pensaba que se aprendia mas de esta que de la ajena, y asi
nos dice:

«Preferiria ser un entendido en mi mismo a serlo de Ciceron.
Con mi experiencia sobre mi me basta para hacerme sabio, si
fuere buen estudiante».

El objetivo de fondo, si queremos llevar una buena vida, es
aprender a pensar bien. Para eso, lo cotidiano era el eje de sus
investigaciones. Consideraba que era necesario e interesante
indagar los asuntos comunes; asi, como Victoria Camps nos detalla,
a Montaigne le importaba la vida sencilla repleta de anécdotas.
Estudiaba a los clasicos, pero se fijaba en si mismo como principal
objeto de observacion. Pensaba que cualquier cosa podia ser fuente
de conocimiento: la manera en la que dormia, cobmo se protegia del
frio, sus evacuaciones (descomer), sus momentos de placer... No
despreciaba ningun tema relacionado con la vida y, lo que es de
mayor interés para nosotros, no desestimaba nada que tuviera que
ver con uno mismo.

Uno de los problemas que bien podemos analizar usando las
ensenanzas de Montaigne es el de la autoestima, es decir, el modo
en el que nos valoramos y en el que, por lo general, somos bastante
criticos. A causa de esta dureza y tenacidad que nos infligimos,
terminamos sintiendo malestar y decepcion. Para analizar esta
problematica, Montaigne puede sernos de especial utilidad. Segun



este intelectual, tenemos tres grandes preocupaciones de las que
dificilmente podemos librarnos.

En primer lugar solemos tener siempre una preocupacion excesiva
sobre la percepcion de nuestro cuerpo. No terminamos de
aceptarnos. No deja de ser sorprendente que cuando hablamos con
personas que consideramos hermosas en lo referente al ideal de
belleza, modelos de pasarela o de revista, muchas cuentan con
aspectos de su fisico que no les gustan. Somos demasiado criticos
con nuestro cuerpo, y esa decepcion y falta de aceptacion,
dependiendo de la intensidad de la misma, podria causarnos serios
problemas que iran mas alla de los simples complejos.

Para enfrentarnos a esto existen soluciones parciales de cara a
moldear ciertas partes de nuestro cuerpo que estan al alcance de
nosotros, pero si fuera tan sencillo todos tendriamos un fisico
envidiable, y sin embargo, no lo tenemos. Algunos no estamos
contentos con nuestro pelo o con nuestra nariz, o0 no termina de
gustarnos las orejas, o tenemos una boca pequefa o grande, o bien
los labios no son lo suficientemente carnosos, o tenemos las
pestafnas cortas o las cejas muy altas, o muy bajas y pegadas al
parpado... El caso es que, si bien podemos intentar modificar en
parte nuestro cuerpo con ejercicio, alimentacion o cirugia, existen
otros factores que no podemos dominar y de los que no somos
responsables. La altura, el color de la piel, la distancia entre los
0jos... son imponderables con los que no podemos hacer apenas
nada.

El segundo punto que Montaigne expone como una preocupacion
personal es el de la poca capacidad de aceptaciéon cuando somos
juzgados por los demas de una manera que no compartimos. Es el
juicio negativo, el destructivo, el que no logramos asimilar. Es un
sentimiento de incomodidad cuando otras personas no nos aceptan
tal y como somos, cuando no aprueban nuestra manera de
enfrentarnos a la vida, cuando muestran disconformidad con
nuestros habitos y costumbres, con nuestras relaciones personales,
con nuestra seleccion de amigos, de pareja, de trabajo... En
muchas ocasiones, si no sentimos el refuerzo social sobre estas
cuestiones, se genera en nosotros un sentimiento de incomodidad.



El ultimo sentimiento en torno a nosotros que Montaigne detecta
como importante, de cara a construir una personalidad sana y, a ser
posible, poco acomplejada, es el de la inteligencia. Solemos
juzgarnos en comparacion con otros y en funcidn de nuestra
inteligencia. Queremos siempre tener mas capacidad intelectual de
la que tenemos vy, por lo tanto, sufrimos, conocedores de que no
llegamos a mas.

Son tres factores que hacen que nos sintamos incomodos con
nosotros mismos. Esta manera de masacrar la estima procede de
elegir modelos equivocados en los que fijarnos, porque no tenemos
en cuenta ni la naturaleza de ellos ni la naturaleza propia. Por eso,
para desarrollar esa personalidad equilibrada que queremos
conseguir, una personalidad que sabe donde esta ese interruptor del
pensamiento critico y sabe cuando activarlo, tenemos que elegir
adecuadamente a quién admirar. De no ser asi, lo mas probable es
que cada vez que no logremos parecernos a los modelos que
hemos elegido caigamos en la tristeza o en la depresion. Elegir un
modelo erréneo de vida sin tener en cuenta nuestras circunstancias,
actitudes y destrezas nos puede llevar a la perdicion.

Una de las soluciones para evitar elegir el modelo equivocado e
intentar no decepcionarnos consiste en poner atencidon a los
sencillos detalles de las personas que nos rodean y que hacen
cosas normales sin necesitar mucho para sentirse felices: una
cerveza con los amigos en el bar, un rato de lectura tranquilo por las
noches en la butaca, una pequena siesta en el sofa antes de
emprender las actividades de la tarde, un paseo de camino al
colegio con los niflos charlando sobre las cosas del dia a dia...

Los Ensayos de Montaigne tuvieron mucho éxito porque entre
otras cosas hablaban de la cotidianidad de cada uno, de la
busqueda de lo sencillo. ElI problema llega cuando nos quieren
hacer pensar que somos unicos, irrepetibles y sobre todo
extraordinarios. El progreso del individualismo hasta el extremo del
hiperindividualismo nos provoca la necesidad inconsciente de
sentirnos seres unicos, de no querer convertirnos en masa. Los
mensajes de esta sociedad hipermoderna giran siempre en torno a
lo excepcional: personas excelentes, imagenes sorprendentes,



bellezas insdlitas, restaurantes singulares, paisajes asombrosos,
experiencias sensacionales..., y claro, de repente nos miramos en el
espejo, hacemos analisis y caemos en la cuenta de que no somos
nada fuera de lo comun, con las consecuencias para la autoestima
que esta conclusion conlleva.

Esta obsesion por lo singular, lo exclusivo, termina pasandonos
factura hasta el extremo de denostar lo que realmente es importante
y vital en nosotros: lo ordinario, lo repetitivo. Ya lo decia Ortega y
Gasset, que el hombre es un ser de costumbres. Lo normal se ha
convertido en una pesada carga psicolégica que nos hace sentir
desgraciados, casi miserables, porque no llevamos la vida que nos
venden: la vida extraordinaria.

Estamos cometiendo el error de repudiar la rutina. «Lo rutinario»
se ha convertido en un estigma, sindnimo de aburrido, de soso, de
insulso. Para muchas personas representa la pasividad, lo estatico,
lo anodino. Pero si activamos el interruptor del pensamiento critico,
descubriremos que para ser felices tenemos que ser arquitectos de
nuestra propia rutina. Pocas cosas producen mas satisfaccion,
calma y sosiego que una rutina planificada por uno mismo.

Si queremos recuperar la felicidad y aumentar la autoestima,
estamos obligados a valorar la cotidianidad, a construir un dia a dia
donde encontrar momentos y lugares en los que nos sintamos
simplemente felices. De lo contrario, si estamos esperando
constantemente la extraordinariedad, entonces sufriremos de
manera titanica.

Como Michel de Montaigne dijo: «La peor desgracia para nosotros
es desdenar aquello que somos». Parte de lo que somos se define
por lo que hacemos, por eso no es aconsejable menospreciar
nuestra cotidianidad. Montaigne, al hablar de temas ordinarios y
banales como las flatulencias, o la propia impotencia, sube de
categoria intelectual la vulgaridad de la vida y se convierte en
alguien mas cercano, digno de ser analizado.



PENSAMIENTO SOLIDO. LA IMPORTANCIA DEL
CONTEXTO

Hay que tomar el control de nuestras vidas y esto puede parecer
una obviedad, pero nada mas lejos de la realidad. Estamos viviendo
al revés, es decir, la vida es la que nos lleva a nosotros, y no
viceversa. En esta tirania de la hiperactividad nos dejamos llevar, en
lugar de ir, es decir, nos llevan, pero no vamos. Para que la corriente
no nos arrastre, es importante tener una personalidad equilibrada de
cara a construir lo que yo denomino un «yo solido», frente al
«mundo liquido» que el socidlogo Zygmunt Bauman postulo.

Para explicar la importancia que tiene controlar nuestras vidas, es
necesario conocer las circunstancias e intentar seleccionar los
contextros. Para aclararlo expondremos un experimento que se
realizd en la universidad de Oxford con un grupo de bebés recién
nacidos. En una habitacion se pusieron bebés de diez meses a los
que, de vez en cuando, se les encendia desde fuera una luz roja. Al
principio, los bebés, asombrados cuando se encendia la luz, se
paraban y sonreian admirados por este fenGmeno, pero una vez que
esto pasd unas cuantas veces, dejaron de prestarle atencion.
Después metieron a un segundo grupo de bebés en la misma
habitacion, pero con la variable de que la luz roja solo se encendia
cuando los bebés realizaban un determinado movimiento. Cuando
los bebés descubrieron el funcionamiento se mont6 la mas gorda y
no pararon de activar la luz roja una y otra vez prolongando el juego
y la diversion casi tres veces mas que el grupo primero. Al descubrir
qué habia que hacer para encender la luz y lograr hacerlo, es
cuando reciben la satisfaccion que les proporcionaba controlar el
contexto en el que estaban. Controlar, o simplemente saber como
funcionan los elementos que tienes cerca, al igual que conocer a las
personas de las que te rodeas, es el primer paso para saber en qué
contexto te mueves.

El contexto es esencial, y tenemos que aprender a reconocerlo
desde que somos pequefnos, a observar mas alla de lo que
hacemos y ampliar el campo de miras mas alla de lo inmediato.



Cada circunstancia que analicemos nos ayudara a enfrentarnos a
ella de manera mas equilibrada.

En las clases de filosofia comenzamos siempre estudiando los
contextos de los autores, contexto historico-cultural y filosofico,
porque para entender cOmo piensa una persona, el modo en que se
enfrenta al mundo, como lo interpreta..., y de cara a comprender
mejor su filosofia, es necesario conocer su contexto y sus
circunstancias. Cuando leemos filosofia con los alumnos, a Platon,
Aristoteles o incluso al propio Nietzsche, no podemos comenzar
directamente por su obra, si bien es algo que se puede hacer en
cualquier momento. Pero si queremos entender mejor por qué
escribe lo que escribe, por qué, por ejemplo, Nietzsche tiene una
filosofia que atrae tanto, que es tan poderosa en sentencias vy
frases, por qué revoluciono el pensamiento... Lo tendremos mucho
mas facil si sabemos algo mas sobre como se crid, si sabemos que
su padre fue sacerdote y que murié postrado en la cama tras un afo
de mucho dolor y sufrimiento cuando Nietzsche tenia cinco afnos. Un
niNo que vio que su padre, que era siervo de Dios y buena persona,
sufrié durante un afo un castigo fisico inaguantable, algo dificil de
entender para alguien que pierde la figura paterna en esas
circunstancias.

Nietzsche, antes de cumplir los cuarenta anos, se prejubilé porque
sufria tremendas jaquecas y reuma, y los ultimos diez afos de su
vida, tuvo que ser internado en una institucion psiquiatrica porque
tenia problemas para controlarse. No es lo mismo intentar
comprender a Nietzsche en su contexto que sin su contexto, y
sabiendo esto, seremos capaces de tener una vision distinta sobre
la filosofia del autor.

Esto no quiere decir que el contexto ni tampoco las circunstancias
lo justifiquen todo, no podemos ampararnos en el contexto cuando
algo no nos sale bien, cuando no hemos tomado la decision
correcta. El contexto sirve para comprender mejor y nos ayuda a
situarnos frente a la vida, pero después tenemos que activar el
interruptor del pensamiento critico a la hora de enfrentarnos a las
decisiones.



Introducir el contexto en el ejercicio del pensamiento critico es
fundamental. Es uno de los mejores habitos de la filosofia que
tendriamos que importar a nuestras vidas, un habito que habria que
sistematizar de manera mecanica: contextualizar. Situar cada cosa
en su contexto, en su tiempo, en el momento; tener la capacidad de
mirar mas alla de nuestras propias narices, de nuestra sensibilidad,
e intentar captar y conocer lo que esta alrededor.

Estamos en un momento muy dificil para entender los contextos
porque nos hallamos inmersos en lo que Lipovetsky denomina «el
periodo del hiperindividualismo», donde el sujeto esta por encima de
cualquier cosa. La preocupacion por uno mismo se ha convertido en
el eje central de nuestras vidas y asi, en una sociedad sometida a la
busqueda del placer individual constante, la tirania de la felicidad se
impone. Esta hiperindividualidad no suele activar la perspectiva del
contexto, de modo que a la hora de tomar decisiones no somos
capaces de mirar adecuadamente hacia lo que nos rodea. No son
buenos tiempos para «el otro», porque no tenemos en cuenta el
contexto. Si pretendemos llevar una vida mas equilibrada tenemos
que activar ese interruptor del pensamiento critico sin olvidar este
elemento.

El contexto sirve para entendernos mejor a nosotros y a los
demas. Si queremos que nuestras decisiones sean |lo mas
acertadas posible es necesario analizar los contextos, sobre todo el
nuestro. Como siempre se ha dicho, no es bueno tomar decisiones
«en caliente», es decir, cuando las emociones estan a flor de piel y
el pensamiento apenas hace acto de presencia. Sentimos el impulso
de decidir en ese preciso instante y nos convencemos de que es lo
mejor, pero sabemos que después, con mas calma, haremos el
analisis de la situacion anterior y lo veremos todo mas claro, porque
tendremos en cuenta el contexto y las circunstancias que en el ardor
del momento habiamos dejado pasar, detalles que habiamos
olvidado.

El modelo de vida que se impone es instantaneo, rapido, fugaz,
donde la paciencia, la reflexidon y el analisis no son el paradigma de
los tiempos actuales. Esta turbotemporalidad es otra de las grandes
enemigas del contexto. La necesidad de hacer todo rapido, de tener



todo al instante, de conseguir las cosas de manera casi inmediata
no deja que realicemos el analisis de las circunstancias que rodean
al momento. Por esto tenemos que aprender a pensar criticamente
de manera sosegada, a saber que existe algo mas que lo que viene
siendo yo, yo y yo, y para esto echaremos mano de uno de los

fildsofos espafioles mas relevantes de todos los tiempos: Ortega y
Gasset.



ORTEGA Y GASSET. CIRCUNSTANCIAS PARA EL SIGLO
XXI

Ortega y Gasset (1883-1955) ha logrado formar parte de los
manuales de historia de la filosofia y se presenta como uno de los
pensadores mas clarividentes, nitidos y sencillos a la hora de
enfrentarnos a sus textos, probablemente porque habia trabajado
durante sus inicios como periodista. Es de esos escritores que no se
pierden en un vocabulario denso, especifico y cuasi cientifico que
caracteriza a muchos filésofos y que aleja al gran publico de sus
escritos. Ortega y Gasset es un pensador al que da gusto leer
porque es tremendamente claro en sus exposiciones. Supongo que
esto le costd el recelo en el pantedn de los «Filésofos Puros», y
pasé a ser colocado en el escalafon de los ensayistas. Y si
hablamos de Espafa, podria decirse que no ha logrado obtener el
reconocimiento que un pensador de esta categoria merece. Ya se
sabe que nadie es profeta en su tierra.

Ortega naci6 en Madrid en 1883, su padre fue esencialmente
periodista, si bien escribid varias novelas de corte social que
pasaron sin pena ni gloria. Y como periodista trabajo en el periddico
El Imparcial, que era propiedad de la madre de Ortega, la sefora
Dolores Gasset. Era una familia clasica y liberal de finales del siglo
XIX espanol. Tanto por parte de padre, como de madre, el oficio de
escribir le venia de casta al galgo. Ya de joven, fue testigo de lo que
se denomind el Desastre del 98 con la pérdida de las colonias
espafiolas de Cuba, Filipinas y Puerto Rico. En 1905 se licencia en
Filosofia en la Universidad de Madrid, donde, dos afios después,
obtiene el doctorado y se marcha a recorrer las universidades
alemanas en busca de lo que se llamo la regeneracion de Espana.
El hecho de que pasara una parte de su vida en el extranjero, y mas
en concreto en Alemania, fue determinante para la vision europeista
de Espafa que tanto defendid a lo largo de su vida.

A los 28 afos se casa con Rosa Spottorno y en 1911 comienza a
mostrar un interés personal por participar en la vida publica del pais
y de un Madrid convulso en el que se respiran tiempos de cambio.



En 1914 publica su primera obra, Las meditaciones del Quijote,
donde deja entrever su idea sobre la importancia de la perspectiva a
la hora de enfocar la vida. Fundé varias revistas, pero quiza la mas
renombrada fue Revista de Occidente, que se mostré como un
instrumento social y cultural contra la dictadura de Primo de Rivera
(1923), motivo por el que en 1929 dimitira de su catedra de la
Universidad de Madrid. En 1931, con la proclamacion de la Segunda
Republica, es elegido diputado de las Cortes Constituyentes, pero a
raiz del golpe de Estado de 1936 que dio lugar a la guerra civil
espafola, se exili®6 comenzando un periplo con Argentina, Paris,
Holanda y Portugal. En 1945, terminada la Segunda Guerra
Mundial, volvera a Espafia, pero no podra recuperar su catedra.
Pasados unos anos decide marchar a Alemania donde tendra una
calurosa acogida y un justo reconcomiendo dentro del mundo
académico. Finalmente en 1955, regresara a Espafia, donde morira
ese mismo ano.

Este breve contexto nos presenta a un hombre distinto a lo que
estamos acostumbrados cuando se nos viene a la cabeza la imagen
de un fildsofo. Una persona comprometida con la sociedad del
momento y que esta decidida a luchar para mejorar el mundo en el
que se encontraba. Una lucha desde todos los flancos, desde el
plano intelectual, con la publicacién de libros y ensayos, con la
fundacion de centros de ensefianza, de revistas..., y, en el plano
social, con su aportacion a la vida periodistica y politica del pais. En
definitivas cuentas, una persona involucrada, que tiene que exiliarse
varias veces a lo largo de su vida, porque no tiene cabida en el
modelo politico y social del momento y que recibe reconocimientos
en el extranjero, como el doctorado honoris causa que le otorgaron
las Universidades de Glasgow y Marburgo. Su vida, la cantidad de
paises en los que vivio, las culturas de las que se impregné durante
sus periplo..., todo ello nos hace entender mejor su propuesta
filosofica. No en vano el famoso «yo soy yo y mi circunstancia»
puede comprenderse mejor sSi conocemos parte de las
circunstancias que envolvieron la vida de este maravilloso pensador
espanol.



La frase mas célebre de Ortega que sintetiza parte de su filosofia
aparece por primera vez formulada en su libro Las meditaciones del
Quijote, donde dice: «Yo soy yo y mi circunstancia». Logicamente no
podemos reducir toda la filosofia de este pensador extraordinario a
una sola frase, pero si podemos entender mejor su obra intentando
profundizar algo mas en lo que esto significaba y las ventajas que
podemos sacar de este modelo de pensamiento para nuestro dia a
dia.

Para Ortega, la circunstancia es la presencia de un yo real y vivo,
que coexiste con las cosas que le rodean, es decir, con lo que
nosotros venimos denominando «el contexto» (por facilitar un poco
la comprension). De hecho una de las veces en las que Ortega
expone su doctrina llega a decir lo siguiente: «Yo soy yo y mi
circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo». Es decir,
nosotros no somos lo que somos si no tenemos en cuenta nuestra
circunstancia. El yo no se entiende en soledad, nuestra identidad no
se construye independientemente de las cosas, personas, lugares,
acontecimientos... que nos rodean. La circunstancia podria
comprenderse como el conjunto de todo esto que nos ayuda a
convertirnos en yo. Cuando Ortega dice: «Si no la salvo a ella, no
me salvo yo», nos esta exponiendo la necesidad de contar con las
circunstancias de nuestra vida de cara a poder aceptarnos mejor. De
ahi la importancia de situarnos siempre dentro de nuestra
circunstancia. El problema surge cuando se nos olvida nuestra
circunstancia o fingimos tener otra, porque entonces estamos
falsificando nuestro yo.

Cuando no activamos el interruptor del pensamiento critico en
torno a nuestras circunstancias, cuando no reflexionamos sobre
dénde estamos, de donde procedemos, cuales son nuestras raices,
en qué nivel econdmico nos encontramos, nivel cultural..., puede
sucedernos que, sin darnos cuenta, falseemos nuestra
circunstancia. Es como la familia de clase social baja, pobre
econodmicamente o0 con apuros econdmicos, que sin tener en cuenta
sus circunstancias, se endeuda para poder comprarle una moto al
nino que no cesa de pedirla, o un teléfono movil de ultima
generacion, igual que los que tienen las clases pudientes, o en



regalarle un viaje a Eurodisney por su comunién que pagaran a
veinte meses privandose de otras cosas que igual son mas
necesarias. Estas personas estan construyendo un yo falseado, un
yo que va en contra de sus propias circunstancias presentes, de
manera que su identidad sufrira graves problemas de aceptacion
consigo mismo porque no ha querido hacer eso que Ortega nos
recomienda: salvar nuestro yo a la vez que salvamos nuestra
circunstancia.

Si me apuran podriamos hablar del arte de pretender, de fingir, de
lo que vulgarmente se viene llamando «el postureo». Esta
circunstancia es la realidad que rodea al sujeto. Es el mundo vital en
el que el sujeto se desenvuelve, el entorno en el que su vida se
desarrolla, de modo que la circunstancia es algo asi como todo
aquello que no soy yo pero que me conforma, que me configura
(lugar de nacimiento, familia, idioma, clase social, creencias...). Y el
yo es inseparable de la circunstancia, por eso es tan importante
hacer algo que muchas veces hemos visto decir a las personas que
han logrado encontrar la felicidad: «no perder tus raices». Saber de
donde procedes, de donde vienes, cuales son tus origenes, es
fundamental para configurar un yo de raiz, estable, profundo, vy
sobre todo, para conformar lo que a mi me gusta denominar un «yo
sélido». EI mundo en el que vivo no puede ser algo diferente o
distinto a mi, no puede ser una realidad independiente de mi,
porque si queremos entender mejor nuestro mundo, tenemos que
verlo bajo el prisma de nuestra circunstancia mas auténtica.

EL YO Y EL AVATAR

¢ Qué nos esta pasando con la circunstancia en pleno siglo XXI,
donde la tecnologia parece ocupar gran parte de nuestra
cotidianidad? Entre otras cosas, lo que nos esta sucediendo es que
estamos empezando a darle mas importancia a la circunstancia
virtual que a la real. El tiempo que dedicamos a interactuar en
Internet crece exponencialmente, y el Smartphone se ha convertido



en nuestro companero inseparable. Empezamos a ver y a entender
la vida, en parte, a través de las pantallas. El periodo dedicado a las
relaciones sociales a través de las pantallas se incrementa hasta el
extremo de que, en muchas ocasiones, supera a la vida real. Este
dato es muy significativo para entender la deriva que nuestro mundo
esta tomando.

Las circunstancias que rodean nuestra vida han cambiado
radicalmente en los ultimos veinte afios con la llegada en tromba, no
solo de la globalizacion, sino, y sobre todo, de la popularizacion de
Internet. Sin darnos cuenta empezamos a sentir, a pensar y a ver el
mundo desde la perspectiva de estas circunstancias virtuales que
han logrado ponerse a la altura, intensidad y profundidad de
cualquier circunstancia real, llegando en algunos casos a superarla,
y eso sin contar los fendmenos crecientes como la realidad
aumentada o la vision en 3D.

Estas circunstancias virtuales ganan terreno, y lo que es peor,
condicionan nuestra vida real. Si tuviésemos que actualizar la
famosa frase orteguiana, habria que pluralizar la palabra
circunstancia y quedaria «yo soy yo y mis circunstancias», porque,
de un tiempo aca, tenemos que contar con dos circunstancias
completamente distintas: la circunstancia real y la circunstancia
virtual. Las relaciones personales y las relaciones sociales tienen
dos circunstancias diferentes: por una parte tenemos modelos de
relaciones personales determinados por nuestras circunstancias
fisicas, pero, al mismo tiempo, existen las circunstancias virtuales
que nos proponen otro modelo de relaciones sociales que no esta
condicionado por lo fisico, sino mas bien por lo virtual.

La vida se complica inevitablemente porque tenemos que acudir a
dos circunstancias distintas: una la real, donde gran parte de las
circunstancias estan predefinidas, como el lugar donde naces, el
barrio en el que te crias, los padres que tienes, los profesores que
pasan por tu vida... La otra, la circunstancia virtual, tiene como
caracteristica que es elegida por ti, que tu eres quien decide entrar a
formar parte de las redes sociales, de consumir la virtualidad del
mundo de Internet, que seleccionas las aplicaciones y paginas web
que quieres usar, que optas por tener Facebook, Instagram,



LinkedIn, Twitter, Tinder, WhatsApp..., y escoges las personas que
aceptas dentro de esas redes sociales virtuales.

Es decir, la circunstancia virtual es seleccionada, en gran medida,
por ti, si bien la presion social para que formes parte de la misma es
muy grande. Existen circunstancias externas que no dejan de
empujarnos a que participemos del mundo de las circunstancias
virtuales. Y claro, una vez dentro, si no tienes bien alerta el
interruptor del pensamiento critico, las consecuencias pueden ser
devastadoras para la formacion del yo. Es decir, el yo de la famosa
frase orteguiana empezaria a ser menos real, influido por su
circunstancia real, y pasaria a ser un yo mas virtual.

Los problemas para lograr una personalidad soélida y equilibrada,
unida a la formaciéon de un pensamiento consistente, aparecen
cuando empezamos a considerar que el avatar que hemos creado,
esa personalidad virtual que estamos construyendo en las redes
sociales virtuales, comienza a apoderarse de las emociones del yo
real, el yo que tiene que levantarse y acostarse cada dia e
interactuar consigo mismo y con otras personas reales. Nosotros
estamos posibilitando que el mundo virtual afecte cada vez mas al
mundo real.

En pleno siglo XXI somos testigos de la dificultad de construir esta
identidad del yo, una dificultad como nunca ha existido y que se
justifica, en parte, porque las circunstancias se han duplicado. La
forja de la identidad del yo esta pasando los momentos historicos
mas dificiles que haya vivido porque, por una parte, quiere
experimentar una vida real, de carne y hueso, plena y satisfactoria.
Pero por otra parte, sin apenas darse cuenta, las circunstancias
virtuales estan haciendo que este proceso de busqueda de realidad
esté orientado bajo el amparo de lo virtual y estamos sufriendo
mucho en este proceso. Si me apuran, es un sufrimiento voluntario,
desde el momento en el que dejamos que nos afecte de manera
significativa la circunstancia virtual, en lugar de la real. Lo mismo
nos sucede con los demas, como si no tuviesemos suficiente con
tener que lidiar a diario con nuestras dos circunstancias, las reales y
las virtuales, encima hay que aprender a convivir con las de los
demas.



Al duplicar las circunstancias personales (la real y la virtual),
estamos aumentando el campo de accion y de atencion, tanto a
nivel personal (ocuparse de mis dos sujetos, real y virtual), como a
nivel social (ocuparnos de las personalidades reales y virtuales de
los demas).

Cuando creamos nuestra circunstancia virtual, aceptamos las
circunstancias virtuales de los demas, a las que también tenemos
que dedicarle tiempo. Cuando ponemos en marcha nuestro yo
virtual, a veces olvidamos hacerlo desde la circunstancia virtual. Es
muy importante seguir una linea de pensamiento que asocie:

Yo real — circunstancia real
Yo virtual — circunstancia virtual

Los problemas aparecen cuando estos elementos se cruzan vy el
yo real se contempla desde las circunstancias virtuales o viceversa.
Si atendemos a las circunstancias virtuales de los demas usando
nuestro yo real, estaremos distorsionando Ila perspectiva y
falsificando las circunstancias, por lo que terminara pasandonos
factura. Por eso, cada vez que encendamos una pantalla para
activar nuestro yo virtual no podemos olvidarnos de hacerlo desde
nuestra circunstancia virtual.

PENSAR CON PERSPECTIVA

Es fundamental si queremos no sufrir tanto, o no entrar en cdlera,
tener en cuenta también que el otro (las otras personas) también
tiene sus circunstancias. Que sus «yoes» estan condicionados por
ellas y tenemos que aprender a entenderlas. Para comprender
mejor este tema, Ortega expuso «la doctrina del punto de vista». La
desarrolld a modo de teoria sobre el conocimiento del mundo, pero
nosotros la vamos a aplicar a nuestro dia a dia. Esta doctrina
también se ha denominado «perspectivismo». Puede quedar bien
resumida en el siguiente texto de Ortega:



«Desde distintos puntos de vista, dos hombres miran el mismo
paisaje. Sin embargo no ven lo mismo. La distinta situacion hace
que el paisaje se organice ante ambos de distinta manera. Lo que
para uno ocupa el primer término y acusa con vigor todos sus
detalles, para el otro se halla en el ultimo, y queda oscuro y
borroso. Ademas, como las cosas puestas unas detras de otras se
ocultan en todo o en parte, cada uno de ellos percibira porciones
del paisaje que al otro no llegan. ¢ Tendria sentido que cada cual
declarase falso el paisaje ajeno? Evidentemente no, tan real es el
uno como el otro. Pero tampoco tendria sentido que, puestos de
acuerdo, en vista de no coincidir sus paisajes, los juzgasen
ilusorios (falsos). Esto supondria que hay un tercer paisaje
auténtico, el cual no se halla sometido a las mismas condiciones
que los otros dos. Ahora bien, ese paisaje arquetipo no existe ni
puede existir... La perspectiva es uno de los componentes de la
realidad».

Para Ortega, la suma de las perspectivas era mejor que tener solo
la tuya, por eso es importante aprender a enriquecerse con las
perspectivas de los demas. Y asi lo aplicé en su propia vida cuando
declaraba:

«Yo tengo que ser, a la vez, profesor de universidad, literato,
periodista, politico, contertulio de café, torero, hombre de mundo,
algo asi como parroco y no sé cuantas cosas mas».

El problema es que, por la deriva que esta tomando esta sociedad,
cada vez estamos mas obsesionados con prestar atencion solo a
nuestra voz interna, a nuestro yo, a nosotros mismos. El
hiperindividualista no esta dispuesto a escuchar a los demas. Lo
unico que queremos es que nos escuchen e imponer nuestra
perspectiva, pero no estamos por la labor de prestar atencion a las
otras perspectivas.

La realidad, como es obvio, posee multiples perspectivas, y estas
estan determinadas por las circunstancias de cada sujeto. Si



entendemos esto, podremos ser mas comprensivos con los demas y
con las cosas que pasan a nuestro alrededor y, de igual modo,
sabremos que la realidad se enriquece mientras mas puntos de vista
tengamos sobre la misma. Por esto es deseable no anclarse
siempre al mismo punto de vista, por esto es bueno cambiar Ila
cadena de television o emisora de radio para poder tener diversidad.
Por esto es bueno escuchar y analizar a diferentes partidos politicos
para hacerse una idea de la multiplicidad de sus posturas y
propuestas. Por eso es bueno acercarse a otras personas que no
piensan como nosotros y saber de sus circunstancias... Si seguimos
los consejos de Ortega, nos estaremos aproximando mas a la
realidad, enriqueciendo mas nuestro mundo y ampliando el abanico
de accion de nuestro pensamiento critico.

Para Ortega la suma de puntos de vista, de perspectivas, nos
proporcionaba una vision de la realidad mas auténtica. Siendo asi
podriamos pensar que el hecho de haber duplicado Ilas
circunstancias (la real y la virtual) bien podria ser un elemento
positivo de cara a buscar esa autenticidad. Y no le faltaria razén si
fuésemos capaces de poner en su justo valor cada una de las
mismas.

El problema esta cuando no ponemos el foco donde debemos v,
por lo tanto, miramos desenfocadamente a la vida. Hay una pelicula
de Woody Allen, Desmontando a Harry, donde uno de sus
protagonistas se desenfoca, pero no se da cuenta hasta que los que
estan a su alrededor se lo dicen. En nuestro mundo virtual, el
inconveniente esta en que nadie te dice que estas desenfocado y
ese desenfoque que comienza en el mundo virtual termina pasando
factura en la vida real.

Estamos mirando al mundo desenfocadamente, este es uno de los
problemas mas acuciantes de este periodo que vivimos. Hasta no
hace mucho poniamos el foco de nuestra vida en cosas cercanas,
cosas nitidas; teniamos claro hacia donde queriamos ir, hacia dénde
dirigirnos. Focalizabamos nuestras energias y esfuerzos en
objetivos claros, sencillos, transparentes. La vida, el proyecto de
vida, siempre terminaba enfocandose mas cerca o mas lejos. Lo
peor que podia pasar era tener que cambiar de foco, tener que fijar



las miras en otra cosa porque la vida, las circunstancias, asi te lo
habian predispuesto, pero siempre, incluso si llegaban los
momentos de crisis, siempre se podia enfocar hacia otro lugar de
manera nitida, de manera diafana.

En la actualidad este proceso se ha dificultado mucho. De repente
no sabemos donde enfocar para orientar la vida y no paramos de
mirar a todos los sitios buscando referentes. Cada uno de estos
referentes a los que enfocamos esta disperso, difuso. Y cuando
enfocamos no terminamos de ver claro lo que queremos, no
podemos reconocer los contornos en los que nos movemos, los
limites... De ahi la desorientacion de la que somos testigos a diario
con millones de personas que no saben como orientar su vida.

El caso es que la brujula no se ha roto, la brujula que nos sirve
para guiarnos funciona perfectamente, sigue orientando al norte,
nunca se ha movido. La dificultad esta en que nosotros no sabemos
si queremos ir al norte, porque no podemos enfocar con la claridad
necesaria, y nos aterra lo que alli vamos a encontrar. No logramos
enfocar debidamente hacia ninguna direccidon nuestras vidas,
enfocar una relacion personal sana, enfocar un modelo de crianza
sano, enfocar una relacion laboral satisfactoria, una jubilacion
apacible... No lo vemos claro.



ARISTOTELES. COMO CONTROLAR LA ANSIEDAD

Vivimos un momento paraddjico y curioso, quiza el momento
historico mas complicado para ser feliz, pero tenemos mas
herramientas que nunca para facilitarnos el acceso a esa felicidad.
Con todas las necesidades vitales cubiertas podemos permitirnos
pensar en el futuro, pero al hacerlo surgen los problemas. Cada vez
tenemos mas conocimientos sobre como funcionan las emociones
en el ser humano, pero nos cuesta mas trabajo librarnos de las que
son mas perjudiciales. Estamos rodeados de miles de instrumentos,
de enseres, de aparatos que hacen nuestra vida mas confortable,
pero nos sentimos incomodos con nosotros mismos y con el mundo
que nos rodea de manera casi constante. ;Qué esta pasando para
que no terminemos de estar satisfechos cuando se nos ponen al
alcance de la mano los mecanismos necesarios para que lo
estuviésemos? Pues necesitariamos una enciclopedia para este
analisis, pero aqui intentaremos evidenciar algunos de los
problemas que mas nos acucian y veremos la respuesta que
muchos pensadores han dado a estos problemas para ver si somos
capaces de cambiar algo en nuestro modo de enfrentarnos a la vida

Existe un estudio muy interesante realizado por Benedikt y
Osborne, de la Universidad de Oxford, que tiene de fondo intentar
anticipar el devenir de los distintos trabajos en los proximos anos. La
idea era predecir, con los datos que tenemos sobre el progreso de la
tecnologia, cuantos de los actuales empleos pueden ser
automatizados (susceptibles de automatizarse) y, por lo tanto, seran
realizados por robots. Después de analizar mas de 700 empleos,
concluyeron que casi el 50% de ellos seran posiblemente
robotizados. De modo que si queremos prepararnos para el futuro
tenemos que pensar qué clase de trabajos no podran ser sustituidos
por una maquina. Y he aqui que nos encontramos con una rama del
sector laboral que no solo no parece que vaya a ser sustituida por
los robots sino que, ademas, sera cada vez mas demandada: la
relacionada con Ila psique humana. Psicélogos, psiquiatras,
psicopedagogos... estan siendo cada mas reclamados. Estamos



entrando en un periodo de incertidumbre muy grande, la fragilidad
mental y emocional empieza a apoderarse de nosotros. Estamos
perdiendo el control psicoldgico y la diagnosis sobre «enfermedades
mentales» es cada vez mas comun.

Al ser un proceso relacionado con la psique humana, las maquinas
dificilmente podran sustituir la comprension de la complejidad del
cerebro humano a la hora de ayudar a las personas que tienen
problemas de tipo psicolégico o psiquiatrico. Todos tenemos
contradicciones internas con las que enfrentarnos a diario y no
siempre somos capaces de salir airosos de las mismas. Podriamos
discutir, al igual que Lou Marinoff, sobre la conveniencia o no de
calificar a las personas que tienen algunos problemas de autocontrol
como pacientes, o enfermos. Hay que tener en cuenta que la rama
de la psicologia/psiquiatria es relativamente reciente. Eso quiere
decir que hasta hace muy poco no existian las «enfermedades
mentales» diagnosticadas. Lo que era habitual antes de que la
diagnosis psicoldgica llegase era que las personas manifestasen los
mismos problemas para desarrollar su dia a dia, dependiendo de la
vida de cada uno. Las enfermedades mentales pueden convertirse
en algo normal (y no tanto la manifestacion de una enfermedad), si
las circunstancias sociales asi lo determinan. Para algunos
terapeutas no todas las diagnosis psicologicas son enfermedades.
No podemos olvidar que lo que hoy ha llegado a ser considerado
una enfermedad mental no es otra cosa que una convencion, por
parte de una serie de médicos que han concluido la conveniencia de
que unos determinados sintomas, y las consecuencias de los
mismos, sean tenidos en cuenta como enfermedad.

Para algunos filosofos estas enfermedades mentales no deberian
considerarse como tales, porque antes de la creacion de las
diagnosis, dependiendo del contexto social, se consideraba
absolutamente normal lo que ahora tiene una diagnosis vy
tratamiento especifico. Marinoff lo ejemplifica cuando nos habla del
trastorno de estrés postraumatico. ;Qué significa que padece un
trastorno de estrés postraumatico? No es otra cosa que decir que el
pasado te sigue afectando en el presente en un determinado
contexto. Si, por ejemplo, hace tiempo mientras paseabas por la



calle, te mordid un perro y entraste en panico, a partir de ese
momento puedes haber desarrollado una fobia hacia los perros que
hace que cuando veas uno cambies de acera. Es decir, tener un
perro cerca te provoca un malestar, una incomodidad que hace que
no te encuentres a gusto, algo totalmente normal para los que saben
que no han sido capaces de superar ese miedo a los perros. Pero lo
que era algo normal se ha convertido en una enfermedad, y este
paso, para ciertos analistas, no siempre esta justificado. Que se
sienta mal es normal, pero que eso tenga que ser una enfermedad
mental es otra cosa. De modo que, tenemos que intentar ser
cuidadosos cuando hablamos de «enfermedades mentales» y saber
bien distinguir entre un periodo de tristeza porque nuestra pareja
nos ha dejado y una depresion.

De entre las muchas enfermedades mentales que sufrimos en el
siglo XXI la ansiedad parece que se lleva el gato el agua. La
ansiedad es una enfermedad mental que afecta primordialmente al
primer mundo, o mas bien, al mundo occidental desarrollado. Asi es
como se presenta y asi es como la asimilamos. Un dia, sin saber
muy bien por qué, te relajas y tu cuerpo, justo en el momento en el
gque menos estrés tiene, decide rebelarse contra tu mente. Tu mente
busca tranquilidad y sosiego después de un tiempo de
hiperactividad casi angustiosa y esta lista para desconectar, para
disfrutar de unas merecidas vacaciones mentales. Pero tu cuerpo
parece que no obedece ordenes y empieza a punzarte el pecho
poco a poco, un pellizco interior que va aumentando
progresivamente y que pasa de ser incomodo a ser molesto y, en su
fase mas potente, es doloroso. Tus pulmones no logran llenarse de
aire como te gustaria y empiezas a angustiarte, quieres tomar todo
el aire del mundo por la nariz para inflar al maximo tus pulmones,
pero cuando lo haces, el dolor impide que los llenes, apenas logras
cargar un poco de ellos y comienzas a notar que te falta aire, que no
puedes respirar, que te punza el pecho... Estas teniendo un ataque
de ansiedad. En mi caso, a corto plazo, se solucion6 con relajantes
musculares en vena y un tratamiento breve de ansioliticos durante
diez dias. A largo plazo la solucion del problema no ha sido tan facil,
ha requerido el uso constante del pensamiento critico que me



ayudase al analisis de las causas y propusiera soluciones realistas
adaptadas a mis circunstancias. Apenas tenia 31 afios cuando me
sucedid, desde entonces nunca mas he vuelto a tener otro ataque
de ansiedad.

Muchos factores son desencadenantes de esta ansiedad, pero uno
de los mas destacados es nuestra autoexigencia por el
perfeccionismo, una especie de «perfeccionitis» que nos contamina
sin apenas darnos cuenta. Byung-chal, un filésofo aleman que se ha
convertido en best seller contra todo pronostico (sobre todo teniendo
en cuenta que se trata de un ensayo), lo ha recogido de manera
ejemplar en un pequeio librito de apenas sesenta paginas que lo
titulé La sociedad del cansancio. Pero en nuestro caso, el problema
de la exigencia suele introducirse de manera inconsciente e
involuntaria y por eso es tan dificil de extirpar. Nos exigimos
demasiado, queremos ser personas |lo mas perfectas posible y
queremos que los demas asi lo reconozcan. Queremos dar lo mejor
de nosotros en todas las facetas de la vida, luchar, trabajar, estar
motivados, entregarnos a nuestro deber e ir mas alla. La pregunta
es: ¢;de donde nos viene esta ansiedad por dar lo maximo de
nosotros en todos los ambitos, por querer alcanzar una pretendida
perfeccion? Es normal querer mejorar como persona, no hay nada
negativo en desear progresar, en ser personas activas que buscan
avanzar dia a dia. No hay nada malo si el objetivo es evolucionar en
lo que los filésofos griegos llamaban «la virtud». Ser una persona
virtuosa, en los tiempos actuales, se relaciona con tener unas
capacidades especiales que te diferencian de los demas y que
suelen estar asociadas con los instrumentos musicales (ser un
virtuoso del violin o ser un virtuoso del balén), pero la virtud, en su
origen filosofico, no estaba relacionada con tener unas capacidades
innatas especiales, sino mas bien con un entrenamiento personal
enfocado a desarrollar la propia personalidad.

Para Aristételes, al igual que para muchos pensadores de la
Grecia clasica, la virtud es un habito que se adquiere por medio de
la practica y por lo tanto todo el mundo podria acceder a la misma.
Lo contrario a la virtud es el vicio. La virtud es la adquisicion de
habitos buenos y el vicio sera la adquisicion de malos habitos. Si



hacemos caso al gran Aristoteles, la virtud estaba asociada al
conocimiento no solo de uno mismo, sino también de las
circunstancias que le rodean, de manera que pudiéramos saber
como realizar la toma de decisiones en funcidén de factores externos
e internos. Y aunque es un poco reduccionista, la doctrina de la
virtud aristotélica se suele resumir con la famosa frase de que la
virtud se encuentra en el término medio, en el justo medio.

¢ Qué queria decir este sabio filésofo, que, entre otras muchas
cosas admirables, fue el tutor particular del gran Alejandro Magno?
En el fondo es aplicar el sentido comun teniendo como eje a uno
mismo y evitando usar como referencia la opinién y valoracion de
los demas. A la hora de acometer una accidén, o de ponernos un
objetivo, es importante que pensemos con claridad las
circunstancias que toman partido en ambos. Alcanzar la virtud es un
proceso lento pero seguro si se lleva con la conviccidn necesaria y
la serenidad requerida. Lo que tenia claro Aristételes, al igual que
todos nosotros, es que los extremos son la antitesis de la virtud; es
decir, el término medio es el ideal para guiarnos en nuestra vida,
porque en los extremos esta el exceso o el defecto. Por poner un
ejemplo, en las relaciones de pareja lo esperado es mantener un
justo equilibrio entre el amor y la pasion que se tiene hacia el otro y
hacia si mismo. Lo que seria poco inteligente y poco virtuoso es irse
a cualquiera de estos dos extremos, es decir, entregarse en cuerpo
y alma a la otra persona y tener como unico objetivo hacerla feliz a
toda costa, esto seria un exceso. O bien centrarse en uno mismo
dejando a la pareja a un lado y exigiéndole constante atencion sobre
ti, esto seria egoismo y por tanto defecto.

El hecho de ser virtuoso esta directamente asociado con nuestra
responsabilidad. Cuando una persona intenta mejorar para si
misma, aumenta su autoestima y por lo tanto se esfuerza en vencer
Sus vicios y progresar, entonces esta en el buen camino de una vida
virtuosa. Cuando, por el contrario, se deja vencer por los vicios y
acepta la derrota sin mostrar espiritu de lucha, entonces se aleja de
la virtud. Pero lo importante en el tema de la virtud es que depende
exclusivamente de nosotros mismos, es un ejercicio voluntario que
nada tiene que ver con la percepcion del otro. Muchas veces



caemos en el error de considerar que es necesario el
reconocimiento de la sociedad para que nos califiquen de virtuosos.
Este error a la hora de valorar la virtud es el que, entre otras
cosas, ha inducido a que confundamos la virtud con el virtuosismo.
Esta necesidad de que los otros sean los que te impongan la
etiqueta de «persona virtuosa» es la que provoca que en muchas
ocasiones nos agotemos al tratar de alcanzar los estandares de
éxito que la sociedad ha puesto. Es entonces cuando entramos en
esa hiperexigencia de ser los mejores en todo: mejores
trabajadores, mejores padres, tener mejores cuerpos fisicamente,
ser mejores parejas o amantes... Esta presion termina pasando
factura y activando el mecanismo de la ansiedad. Tenemos que
aprender a encontrar nuestro término medio en cada faceta de
nuestra vida, como trabajadores, como padres, como madres, como
esposos, esposas, como pareja, como hijos, como deportistas,
como amigos... de cara a lograr el equilibrio; de lo contrario, los
ansioliticos pasaran a formar parte de nuestro menu diario.



VIVIR PARA EL EXITO

Parte de la responsabilidad de esta ansiedad que terminamos
sufriendo en carnes propias viene determinada por el concepto de
éxito que tenemos. Un concepto de éxito casi exclusivamente ligado
al reconocimiento popular y al mundo laboral. El problema también
aparece cuando vivimos para el éxito. No es de extrafar que los
trastornos mentales, las depresiones, la ansiedad y la tristeza, en
ultimo término, hagan acto de presencia lo largo de nuestras vidas.

¢, Qué significa llevar, tener o vivir una vida de éxito? Es algo mas
simple de lo que parece. Llevar una vida exitosa pasa por dos
factores importantes, el primero, como analizaremos en el apartado
dedicado a Epicteto, es aceptar los designios del destino, es decir,
saber que lo que sucede en tu vida no depende exclusivamente de
ti, que hay miles de factores incontrolables e imponderables que se
escapan a los propésitos de uno, a los calculos que uno hace, a los
proyectos que se propone. Aceptar de manera emocional y racional
estos incontrolables es de vital importancia para poder tener una
vida de éxito.

Pongamos un ejemplo: yo puedo estar convencido de que llevar
una vida exitosa para mi es encontrar a la mujer de mis suefos y
envejecer juntos, ser capaz de entender a otra persona e intentar
que nuestra relacion funcione. Pero esto implica la voluntad de otra
persona ajena a mi, una voluntad dificilmente controlable y, por lo
tanto, es un elemento ajeno a mi modelo de éxito. De modo que
tengo que ser consciente de que puede que no logre desarrollarlo si
lo deposito en terceros elementos de los que puedo tener escaso o
nulo control.

En segundo lugar, y quiza sea el factor mas dificil de poner en
practica, es el de ser los participes de nuestra idea de éxito.
Tenemos la obligacion de sentir que somos los que hemos elegido el
modelo de vida exitosa por nosotros mismos, de manera reflexiva y
no imitativa, que hemos sido capaces de analizarnos, saber de
nuestras carencias, nuestras querencias, nuestras virtudes, nuestros
defectos, conocernos lo mejor posible y construir nuestra vida,



independientemente de la concordancia o aceptacion social que
este tenga con el resto de la poblacion.

Somos tremendamente sugestionables, vivimos en una sociedad
donde todo sucede cada vez mas rapido. Se acumulan y amontonan
miles de estimulos maravillosos a los que nos gustaria acudir de
manera inmediata. La urgencia se aduefa de todo y no deja espacio
para la reflexion. Somos muy faciles de hechizar entre otros factores
porque la sociedad hace que te acostumbres a un ritmo de actividad
frenético, facilitando asi la labor seductora que el sistema logra
implantar sobre los prototipos de éxito que le interesan.

Es un error querer lo mismo que otros simplemente porque la
envidia irreflexiva se ha apoderado de nosotros. Debemos
asegurarnos de que las ambiciones que tenemos son realmente
nuestras y no prestadas o copiadas, y no dejarnos guiar por otra
cosa que no sea nuestro particular analisis de vida. De lo contrario,
puede sucedernos lo que a mucha gente le ocurre después de
perseguir o de imitar el modelo de éxito de terceros, sin haberlo
sometido a la conveniencia de uno mismo, y es que, tras
esforzarnos y realizar el camino para alcanzar esos estandares de
éxito, descubramos que, una vez logrado, no nos sintamos felices ni
satisfechos con nuestros logros.



EL RECONOCIMIENTO SOCIAL

El problema no reside en querer mejorar cada faceta de la vida en la
gue uno se encuentra, sino en el motivo por el que cada uno lo
hace. Un motivo que nunca suele analizarse. Si se hace de manera
consciente y autdonoma sin esperar valoracion externa, simplemente
para sentirse mejor con uno mismo, con su progreso como persona,
entonces estariamos en el camino de la virtud. El inconveniente
surge cuando lo que buscamos es la valoracion del otro para
evaluar nuestra virtud. En ese momento nos encontramos con una
vida mal orientada, mal enfocada, porque ponemos la valoracion de
nuestros actos, de nuestra virtud, en manos de terceras personas y
se convierte en un ejercicio de aceptacion social frente a un ejercicio
de aprendizaje y mejora.

Piensen por un momento qué es lo nos sucede cuando nos
quedamos esperando el reconocimiento del otro; en el fondo lo que
estamos haciendo es otorgar poder a las opiniones, puntos de vista
e ideas que tengan sobre nosotros, sobre lo que hacemos, sobre lo
que somos. Y destaco de nuevo esta frase por si han leido
demasiado rapido: les otorgamos poder. Cuando esperamos el
reconocimiento de los demas les estamos concediendo un poder
sobre nosotros que, de otra manera, no tendrian. Y pensandolo
friamente, ¢quién en su sano juicio y de manera consciente querria
concederle poder a otra persona sobre uno mismo?

Sin darnos cuenta, dejamos que las opiniones de los demas nos
afecten porque les damos importancia. Y qué decir de las redes
sociales virtuales (Facebook, Twitter, Instagram...) donde muchos
de los seguidores que vierten sus opiniones son meros conocidos
digitales. Sienta muy bien que nos confieran reconocimiento, que los
demas nos digan que estamos haciendo bien las cosas, que somos
buenas personas, que vamos por el buen camino..., pero si cuando
las cosas se pintan bonitas nos las creemos, si nos provoca mucha
ilusion el hecho de que digan, escriban y piensen cosas buenas
sobre nosotros, entonces les estamos otorgando mucho poder a
esas opiniones.



Las personas fuertes y equilibradas son aquellas que saben que el
reconocimiento de los demas esta bien, pero no se ilusionan con
esta clase de adulaciones, no les dan mas valor que el de un acto
simbdlico. Porque si asi lo hicieran, estarian cediendo poder sobre
si mismas a muchas personas. ;Y qué sucederia cuando los juicios
positivos y estimulantes se tornaran negativos y dafinos? Pues que
nos hundirian, pero lo harian porque nosotros o hemos permitido. Al
creernos los comentarios buenos y positivos sobre nosotros, al dejar
que nuestra personalidad se fuera identificando con las opiniones,
comentarios y demas piropos, nos hemos quedado expuestos a la
vision de nosotros mismos que los demas tengan, nos vendemos al
criterio ajeno.

El halago siempre sienta bien, pero no puede afectarnos en
nuestra percepcion sobre nosotros mismos. Porque si nos afecta,
entonces igualmente lo hara la descalificacion, el menosprecio o
incluso el simple hecho de que nos ignoren.

La principal necesidad de reconocimiento tiene que venir de
nosotros, saber que haces las cosas lo mejor que puedes, que
tratas de mejorar como persona cada momento que pasa, que
ejerces el pensamiento critico sobre tu persona. Saber cuales son
tus defectos y tus virtudes es algo necesario para no necesitar mas
reconocimiento del que te concedes.

Pero como somos humanos es muy dificil no otorgar lo que en
castellano llamamos «predicamento» a nuestros seres queridos. Si
tuviésemos que atender a algun tipo de opinion o juicio de valor
sobre nosotros, este deberia llegar solo de parte de las personas
que forman nuestro circulo de confianza. El aprecio, el afecto e
incluso la admiracién de la gente a la se que ama haran casi
inevitable que busquemos su aprobacion y reconocimiento. Si
hemos logrado tener una relacidon sana y satisfactoria con estas
personas de nuestro entorno, si hay suficiente confianza, debemos
prestar atencidn a sus percepciones sobre nosotros porque no seran
malintencionadas o dafinas, sino mas bien criticas y constructivas.
Seran perspectivas complementarias sobre nosotros que nos
brindaran otro punto de vista sobre lo que somos. No deberia
dolernos si la intencionalidad de estas criticas por parte de nuestro



circulo proximo es la de intentar que cambiemos para mejor, 0
simplemente la de exponer como nos ven desde la perspectiva de
personas que también nos aprecian. Es importante que tengamos
en cuenta, al menos como objeto de reflexion, la posibilidad de que
estas perspectivas nos sean utiles para ir sumando en el importante
proceso de autoconocimiento.



DIOGENES DE SINOPE. PENSAR Y VIVIR EN LA
COHERENCIA

De entre los muchos filésofos que podriamos traer a colacion sobre
la importancia de tener en cuenta el reconocimiento social, y ver
como esto puede afectar a la vida de una persona, hablaremos de
uno que es singular y diferente: Didgenes de Sinope (400-323 a. C).
Diogenes era hijo de un banquero, Hicesio, del que se cuenta que
aprovechando su ventajosa posicion, queriendo sacar beneficios
economicos, falsificé la moneda y tuvo que huir de Sinope con su
hijo, que al parecer también le ayudd en este proceso de
falsificacion. Didégenes se exilio y termind en Atenas, siendo
discipulo de Antistenes, y comenzé a llevar una vida frugal y
sencilla, llegando a adquirir el sobrenombre de Didgenes el Perro, el
can, por motivos que expondremos a continuacion. Era un personaje
muy curioso porque paso de vivir rodeado de lujo en su Sinope natal
a ser discipulo desterrado sin mucho sustento econdmico,
alcanzando una especie de ascetismo material en el que apenas
necesitaba nada para poder vivir.

Otro Didgenes, Laercio, escritor que recopila muchas de las
fuentes historiograficas de la Antiguedad sobre los filésofos de
aquella época en un libro que tituld Vida y opiniones de los filosofos
ilustres, nos lo presenta como una persona que poco a pPoco,
observando la vida de los demas y las cosas que pasan a su
alrededor, va desarrollando un modelo de vida y de pensamiento
que se fusionan, de tal manera que convierte la falta de necesidades
en una virtud, y su fama llega a ser admirada en toda Grecia.
Incluso cuando Alejandro el Grande acude a conocerlo, porque su
fama habia ido mas alla de los muros de Atenas, y le dice que le
concederia lo que este le pidiese, Didbgenes le demanda que se
aparte porque le estaba tapando el sol. Esta es la actitud de un
cinico que es capaz de demostrar al hombre mas poderoso del
mundo que él no tiene nada de valor que pueda interesarle y que lo
unico que valora, el sol, no esta al alcance de Alejandro Magno.



Cuentan que, observando como un raton iba y venia por doquier, y
sin preocuparse de nada, cayo en la cuenta de que ese tenia que
ser uno de sus objetivos vitales. Usaba su propia ropa para
arrugarla y convertirla en almohada cuando tenia que dormir, y para
hacerlo, cualquier lugar podria ser bueno. De hecho solia decir que
el Portico de Zeus habia sido decorado y adornado para que él
pudiese vivir alli. Cada vez necesitaba menos cosas materiales, era
una especie de vagabundo ateniense con poco equipaje, apenas un
lebrillo y un baston, este ultimo necesario para alejar a los
indeseables.

De entre las muchas anécdotas que nos han llegado, el hecho de
que viviera en una tinaja vacia es la que mas ha pasado a la
posteridad. Y esta anécdota de la tinaja en la que vivia, parece que
se corrobora con otra en la que, tras haberse ganado el respeto
intelectual de parte de sus semejantes, un joven le rompio la tinaja
donde solia descansar y los ciudadanos apalearon al joven y le
dieron otra tinaja a Diégenes para que pudiera seguir viviendo alli.

Se caracterizé por tener lo que llamamos «una lengua bifida» y no
callarse nada. Denostaba a todo el mundo, a la escuela de Euclides,
a las ensenanzas platonicas, a las fiestas dionisiacas... Asi se
burlaba del academicismo de muchos de ellos. Platon dio la
definicion del hombre como «animal bipedo implume», y Didbgenes
aprovecho para quitarle las plumas a un gallo y echarlo a la escuela
de Platén diciendo: «Platén, ahi va un hombre».

Fue hecho esclavo, pero su altaneria y desprecio por las
preocupaciones de los hombres que consideraba viles e inferiores le
llevaron a decir al pregonero que subastaba a los esclavos que
anunciase en voz alta a los posibles compradores de esclavos si
alguno de ellos queria comprar un amo, refiriendose a él mismo.
Ponia en duda las teorias de las grandes escuelas de pensamiento
del momento y tuvo algun que otro roce intelectual con el gran
Platon.

Se reia de lo absurdo del género humano en muchas de sus
manifestaciones con ejemplos como este: decia que la mayoria de
los humanos estan locos por un dedo de margen. Si uno se pasea
por la calle extendiendo el dedo del medio (dedo corazon, pasearse



haciendo la peineta a todo el mundo), pensaran de él que esta loco,
pero si se pasea extendiendo el dedo indice, pensaran todo lo
contrario.

En lo que casi todos coindicen es en la increible capacidad que
tenia para no necesitar casi nada, para obviar los bienes materiales.
Era invitado a fiestas con grandes manjares, pero Didgenes
presumia de no necesitar nada, burlandose de todos aquellos que si
lo hacian. Le gustaba verse a si mismo como un perro, y afiadia que
era como un perro al que todo el mundo alaba, pero nadie quiere
estar a su lado y llevarselo a cazar. Su objetivo era llevar la vida lo
mas sencilla posible. Se cuenta que una vez observo a un nifo
beber de una fuente usando sus propias manos como cuenco.
Viendo esto, abridé su lebrillo, sacd el tazon donde bebia y lo tirod,
alegando que un nifo le habia ganado en sencillez.

En resumidas cuentas, podemos decir que Didégenes fue alguien
que logré aunar pensamiento y vida de manera ejemplar. Vivia
conforme a los resultados y conclusiones de su filosofia, es decir,
logré algo tremendamente dificil para cualquier persona: ser
coherente. Tenia un pensamiento critico muy bien armado (y sobre
todo afilado) y logré6 poner en practica su filosofia de vida,
convirtiéndose en un referente de pensamiento y en un modelo de
vida admirable para muchos conciudadanos. Esta admiracion
proviene no solo de activar ese interruptor, sino, ademas, de tener la
suficiente determinacién para poner en practica las conclusiones de
dicho pensamiento, evitando mostrar contradicciones entre el dicho
y el hecho, impidiendo que su pensamiento se desvie de su modelo
de vida. Cuando sabemos de la dificultad de hacer algo asi y nos
encontramos a personajes como Didgenes, no nos queda otro
remedio que rendirle un merecido reconocimiento.

CiNICOS: PENSAMIENTO CRITICO PARA LAS CONVENCIONES
SOCIALES



No estaria de mas tener el don de la observacion de este pensador
tan singular, sobre todo para darnos cuenta de que, como &l mismo
defendia, las cosas importantes de la vida valen (referido al valor
material/monetario) muy poco, y viceversa, las que suelen costar
mucho no siempre son tan importantes.

Existe una leccidn para los tiempos de sobreabundancia actuales y
que no estaria de mas que pusiéramos en practica: alcanzar una
austera independencia, tanto del plano material como del social. No
necesitar ni depender de nada ni de nadie, sobre todo de los
reconocimientos sociales, facilita mucho el camino a Ia
autosuficiencia.

El objetivo de fondo, si queremos aprender algo practico de este
hombre unico, es llevar una vida lo mas sencilla posible. La
anécdota del nifo que bebe en la fuente con sus manos es
representativa de lo que estamos hablando. Si bien no vamos a
arrojar al suelo muchas de las posesiones materiales que tenemos,
no estaria de mas que fuésemos capaces de darnos cuenta de la
importancia relativa que estas deberian tener en nuestras vidas.

Cuentan que una vez le pidié a Platon que le mandase vino y unos
higos, y este se excedio y le dispuso un cuenco entero. Ante esto le
dijo a Platon: «Si te preguntan cuanto son 2y 2, jles diras que 207
Asi ni respondes a lo que se te pregunta ni das lo que te piden, por
exceso’.

Otra de las ensefianzas que mejor podemos extraer para nuestra
vida es la necesidad de centrar tu existencia en cosas reales e
importantes que no te hagan perder el tiempo mas de lo necesario.
El se reia de las personas que dedicaban parte de sus dias a
discutir sobre asuntos irrelevantes, y asi, a los que defendian que el
movimiento no existe les mostraba como se caminaba. Y cuando
encontraba a otros que hablaban de los astros les preguntaba:
«¢,Cuando habéis bajado de los cielos?». Son mensajes cargados
de cinismo e ironia (como no podia ser de otra manera tratandose
del padre de los cinicos), para decirnos que, a veces, dedicamos
tiempo y esfuerzo a cosas que realmente no son sustanciales.

Reprochaba a las personas que se preocupasen por sus suenos y
se despreocupasen por lo que les sucedia despiertos. O que cuando



estuviesen conscientes, se entretuviesen con las cosas que
sofiaban. Estamos cometiendo un error parecido desde el momento
en el que empezamos a decirle a la gente que suefe en grande, que
se ilusione por un proyecto y lo fije como meta, en lugar de
animarlos a que se preocupen por su realidad mas inmediata.
Estamos viviendo en la era del imperio de las emociones, y sonar
provoca ilusiones que nos hacen sentir bien, de modo que no cesan
de salir videos motivacionales y entrenadores emocionales
(lamados coaches), que buscan potenciar las emociones
relacionadas con los suenos, en vez de estar educandonos en y
desde la realidad.

Sobre Didgenes, en lugar de tratados y ensayos filosoficos, nos
han quedado historias sobre su vida, sus dichos, sus frases y la
actitud que tomaba ante los acontecimientos. Pero cada una de
estas anécdotas encierra pequefios consejos de comportamiento
que, como estamos viendo, pueden sernos de gran utilidad para
estos dias. No hace falta ser un fildsofo sesudo que escriba tratados
y libros infumables para aprender a pensar bien. Basta con tener
encendido ese interruptor del pensamiento critico para enfrentarnos
a las cosas del dia a dia, a los acontecimientos y anécdotas que
rodean nuestra cotidianidad.

Una de las anécdotas mas afamadas es la que hace referencia a
la masturbacion. En cierta ocasion se comenta que se masturbd en
publico y fue duramente recriminado. Se le acuso de actuar como un
perro, y no era la primera vez que recibia esta imputacidén. Cuentan
que en un banquete le arrojaron los huesos de comida al suelo para
que él se los comiera, pero lo que hizo fue olerlos y orinarse encima,
tal y como un perro habria hecho. Con respecto a la masturbacion,
Didgenes argumentd que ojala existiese un mecanismo igual al de la
masturbacidon de manera que, al frotarse la barriga, desapareciera el
hambre. ;Qué quiere decir Diégenes con esta comparacion? Pues
algo que solemos pasar por alto, y es la naturalidad con la que
deberiamos afrontar las cuestiones sexuales en nuestra vida. Las
convenciones sociales no eran bien aceptadas por Diégenes, del
mismo modo que por otras escuelas de pensamiento del momento,



porque daban por buenas las costumbres, y no se preocupaban por
la verdad de las mismas.

La manera con la que una sociedad decide afrontar el tema del
sexo define mucho los tabues de la colectividad. El sexo, como
Diogenes trataba de decirnos, es algo totalmente natural, es una
necesidad fisiolégica, como la comida. Si todo el mundo pudiese
quitarse el hambre frotandose la barriga, ¢acaso no lo hariamos en
publico? Pues si sabemos cdmo aplacar un apetito sexual sin
necesidad de nadie, ¢ por qué esconderlo de la vida publica? No
deja de ser un gran consejo el de tomarse los temas relacionados
con la sexualidad con la mayor naturalidad posible, a este respecto
todavia tenemos mucho que aprender. Hablar abiertamente de
penes, vaginas, pechos, flujos, periodos, orgasmos, punto G... es
todavia dificil, sobre todo si nos referimos a la educacion sexual. No
seria mala idea revisar nuestra actitud y comportamiento sobre el
tema.

Pero lo que es quiza mas significativo de este personaje es la poca
necesidad de reconocimiento social que tiene. De hecho cuentan
que se paseaba durante el dia por las calles de Atenas con un
candelabro gritando «busco un hombre». Pero Didgenes fue
siempre honesto y vivio tal y como predicaba, sin necesitar la
aprobacion ni buscar el reconocimiento de sus semejantes. Lo
curioso del caso, y esta es una de las lecciones principales para
aplicarnos, es que, a pesar de esto, como hemos visto, obtuvo el
reconocimiento de sus conciudadanos y paso incluso a los libros de
historia. Es decir, el reconocimiento no debe ser el fin en ninguno de
los procesos vitales que se emprenden. Entre otras cosas porque el
reconocimiento no depende de uno mismo, uno nunca puede
controlar lo que otros consideran importante o no para ser
reconocido. Si buscamos la fama, la popularidad, la notoriedad,
estamos errando en el camino porque no podemos controlar lo que
otros deciden o no admirar. Ser honesto con uno mismo, tener
confianza en lo que uno sabe hacer, perseverar y poseer
determinacion es el mejor método para ser aceptado. Si el
reconocimiento llega después, entonces hay que saber tratarlo con
la misma naturalidad e importancia que si se carece del mismo.



Tampoco quiero pasar por alto otro de los detalles mas
interesantes de todo este proceso: Didgenes puso en entredicho las
convenciones sociales y los aspectos culturales de su época, y si
bien recibié algun puietazo, tiron de pelos, escupitajo y desprecio
por parte de algunos atenienses, sin embargo, hasta el mismo
Alejandro Magno mostré admiracion por él, llegando a decir que si él
no fuese Alejandro Magno le gustaria haber sido Didgenes. Es decir,
en lugar de generar rechazo y antipatia, logro respeto, gracias a que
ejercid una critica constructiva con la sociedad del momento y
ademas fue coherente siempre con lo que defendié. No se dedicé a
despotricar sin mas sobre todos y sobre todo, cosa muy comun hoy
en dia, sino que siempre argumento y demostré que otra manera de
enfocar la vida era posible.

ANTIPATIA

Muchos pueden ser los motivos por los que una persona necesite el
reconocimiento de otros para sentirse bien o segura con ella misma
y con lo que hace. Intentaremos aclarar algunos de estos para ver
si, una vez analizados, nos sentimos identificados con alguno. Ser
aceptado es una cosa y ser reconocido, otra distinta. No conviene
mezclarlas. Sentirse aceptado es casi una necesidad humana, saber
que formas parte de un grupo, de una comunidad, de una sociedad,
de un planeta...

Cuando Aristételes intenta definir al hombre, se refiere a él como
un «animal politico», necesitado de la sociedad. Es como si
estuviese incrustado en nuestro ADN. Somos una de las criaturas
mas indefensas del planeta al nacer. Precisamos de un proceso
larguisimo de maduracion y de crianza, mas que muchas especies
animales, es decir, necesitamos del otro para poder desarrollarnos y
crecer. Si biolégicamente requerimos al otro para realizarnos,
socialmente el procedimiento es el mismo. El otro, el semejante, nos
ensefia a formar parte del grupo. Como Aristételes ya apunto,
primero la familia, luego la tribu, después las ciudades..., pero



siempre agrupaciones. Luego, si tanto biolégicamente como
culturalmente necesitamos del otro, es natural que también sea casi
una obligacion sentirse aceptado en los distintos grupos por los que
vamos pasando a lo largo de la vida.

Obtener el reconocimiento del otro es mas complicado. Si bien te
pueden aceptar, porque formes parte del grupo, que te aprecien y te
estimen, es decir, que te valoren positivamente, esa es harina de
otro costal. Partiendo de que somos aceptados en los distintos
grupos sociales (con distinta aceptacion dependiendo de la cercania
del grupo), el reconocimiento suele ser «necesario» para la gran
mayoria de nosotros. Si bien lo ideal es no necesitarlo, o al menos
no tener que estar dependiendo de él para orientar nuestra vida, si
es cierto que precisamos que nuestros seres mas queridos,
cercanos y admirados muestren algun reconocimiento hacia
nosotros. Y este reconocimiento es importante siempre que sea
honesto, siempre que hayamos logrado que los canales de
confianza en nuestras relaciones sean lo suficientemente claros vy
transparentes como para que la opinion de estos sea valiosa.

En principio necesitamos el reconocimiento para ir reforzando
nuestra personalidad a medida que crecemos y evolucionamos. En
cualquier proceso educativo es importante tener guias vy
orientadores capaces de poseer la franqueza necesaria para
decirnos lo que hacemos bien y lo que podemos mejorar. Cuando
estamos en un proceso de crecimiento y maduracién es vital que en
determinados momentos, en determinadas cuestiones, sintamos
que hay una valoracion positiva sobre nosotros. No hay nada mas
dafiino para la educacion de una persona equilibrada y la formacion
de su felicidad que tener baja autoestima. El problema de la
autoestima viene a veces determinado porque en los periodos de
formacion de la personalidad no siempre recibimos el refuerzo del
reconocimiento por parte de las personas que consideramos
importantes en nuestros circulos vitales mas cercanos. De este
modo, a medida que tomamos decisiones, mientras estamos en los
procesos clave de la formacion de un sujeto, tener la certeza de que
el reconocimiento del otro es franco, honesto y positivo es vital para
lograr la forja de una personalidad serena.



Pero, aparte de la autoestima, la aceptacion social, unida al
reconocimiento, es importante para evitar lo que podriamos
denominar «la antipatia». Antipatia proviene del latin antipathia que
a su vez proviene del griego antipatheia. Anti, que viene a significar
«contra o negacion», y pathos, que es «emocion, sentimiento», de
modo que el significado semantico mas normal es el de «oposicion
de sentimientos», que en nuestro contexto quiere decir, segun la
RAE: «sentimiento de aversion que, en mayor o menor grado, se
experimenta hacia alguna personay.

Es una especie de impopularidad, de cara a los semejantes. La
aceptacion no implica necesariamente el juicio moral sobre la
persona (aceptas la familia que te ha tocado), pero el
reconocimiento suele tener un valor superior porque significa que
somos aceptados y también valorados de manera positiva.

Para ser reconocidos lo unico que necesitamos es adaptarnos a
las convenciones sociales del grupo, seguir los habitos vy
costumbres de la cultura o, al menos, no mostrarnos en contra de
los mismos. Para nuestros antepasados las costumbres eran mas
férreas, mas rigidas, estaban marcadas de manera muy evidente
por las circunstancias sociales e historicas, la clase social, la
educacion recibida, el lugar de nacimiento... Los limites estaban
muy marcados, de modo que para no alcanzar el grado de antipatia
habia que actuar dentro de estos limites. Si, por una parte, todo
estaba nitido y se podian predecir las consecuencias de traspasar
estos limites de manera muy sencilla y evidente, por otra parte,
estos mismos limites tan rigidos provocaban grandes
insatisfacciones a la hora de buscar la felicidad.

Por suerte para nosotros estos limites se han flexibilizado, e
incluso en algunos casos se han roto. Sin embargo, otros limites se
han personalizado. Con el imperio del individualismo los limites
empiezan a dejar de ser una convencion social, un imperativo
impuesto desde el exterior, para presentarse como un diseno del
propio sujeto. Los limites, en la era de la hipermodernidad, son
hiperindividualistas. Si bien, otrora, era mas facil conocerlos, y por lo
tanto, la aceptacion y el amparo social estaban mas al alcance de
cualquiera, ahora, en plena globalizacion, cuando comienzan a



diversificarse, es mucho mas complicado encontrar el
reconocimiento del otro. Mas que nada porque, cuando es el
individuo el que marca sus propios limites, surgen tantos limites
como individuos, y las convenciones sociales se han estirado tanto,
se han agrandado tanto, que dentro de ellas empiezan a tenerse en
cuenta a casi todos los modelos de persona.

Existen unos cuantos lugares comunes, apenas unas bases,
desde las que todos operamos en sociedad, pero por lo demas, es
complicado alcanzar el reconocimiento del resto cuando cada uno
tiene su propia perspectiva del proceso. Ser reconocido por la
estética, por poner un ejemplo, es casi imposible teniendo en cuenta
la flexibilizacion de los modelos estéticos a la hora de vestir. Es muy
dificil ser impopular por tu manera de vestir, al igual que lo es ser
impopular por tu estilo. En las grandes ciudades se puede observar
un sinfin de estilos estéticos que pasan desapercibidos. Pero
precisamente es igual de complicado ser popular por tu buen vestir.
Cada vez es mas dificil obtener el reconocimiento de tus semejantes
a la hora de evaluarte como persona. Lo que para unos es
admirable, para otros es censurable; lo que para unos es un arte
(los toros), para otros es un acto criminal, y con el acceso a las
redes sociales de manera facil e inmediata, no deja de ser
sorprendente lo rapido que podemos encontrar manifestaciones a
favor y en contra de cualquier idea que se presente.

La antipatia tiene una doble interpretacion. Por una parte, es un
sintoma de notoriedad desde el momento en el que eres capaz de
sobresalir por algo negativo, destacas para un gran numero de
personas a las que le resultas antipatico. En esta sociedad abierta y
flexible donde se amplia la interpretacion a multiples perspectivas,
ser antipatico para alguien significa que se toma al menos la
molestia de conocerte o de saber algo sobre ti. Es superar el grado
de la indiferencia y el anonimato, lo que, teniendo en cuenta los
tiempos que corren, no es poca cosa. Pero por otra parte, genera el
rechazo social casi inapelable por parte de los que te consideran
antipatico, porque has puesto en cuestion algunas convenciones
sociales de personas que han trazado sus propios limites
infranqueables y que tu has osado traspasar. Lo que para algunas



personas es transcendental e innegociable, para otras es absurdo y
futil.



EL REINO DE LOS MANIQUEOS

Hay que tener cuidado con esto. En el momento histérico donde
mas flexibilidad y apertura parece haber, encontramos a muchas
personas que se anclan dentro de un sistema de pensamiento
inflexible, en el que se sienten a salvo del indeterminismo social, o
de la relajacion de los limites de los que estamos hablando. Son los
radicales maniqueos, que entienden el mundo con un cédigo binario,
es decir, solo comprenden la realidad de dos maneras: o conmigo, o
sin mi; o eres de los mios, o estas contra mi. Este pensamiento, el
que te exige una postura o su contrario, suele pecar de lo que yo
denomino «la falacia de la negacion». Esta falacia se suele dar
cuando interpretan un silencio o una ausencia de respuesta ante
dos alternativas opuestas, como una negacion, y digo interpretan,
porque son los radicales maniqueos los que no admiten la
prudencia, el recato o simplemente la indiferencia como una manera
mas de ver las cosas.

Aunque quede feo, usaré un ejemplo personal para ilustrar de lo
que estoy hablando. Cuando publiqué el libro De Platon a Batman,
en algunas entrevistas que realicé, hubo periodistas que me
reprocharon que no incluyera fildsofas 0 mas superheroinas en él, y
alguna de estas periodistas insinué cierta tendencia machista vy
patriarcal, tanto en la seleccién de personajes como en el lenguaje.
He de decir que, cuando lo escribi, la metodologia se basaba mas
en centrar la investigacion y divulgacion sobre los temas a tratar que
sobre las personas o superhéroes que se identificaban con esos
temas. Es decir, no presté atencion al sexo de la persona, o
personaje de ficcion, que usaba para apoyar mis teorias sobre la
educacion.

En la historia de la filosofia, por desgracia, las mujeres no han
tenido un papel relevante, papel que, afortunadamente, ahora
estamos recuperando y reivindicando como se merece. En los
comics la cosa parece igual, historicamente los superhéroes en su
mayoria eran hombres. Asi pues en mi seleccion usé a mujeres
como Mary Shelley y superheroinas como Wonder Woman, pero



habia mas fildsofos y superhéroes masculinos que femeninos. En
ningun momento pensé en el problema de las cuotas. Para mi
sorpresa se me reprocho esta tendencia machista que perpetuaba el
mito del patriarcado. Entonces saqué a colacion la falacia de la
negacion, que viene a decir algo tan simple como que del hecho de
no mencionar o tener en cuenta algo no se puede derivar la postura
contraria. Hay mil razones por las que una cosa puede pasarte
desapercibida o no tenerla en cuenta, pero de esos factores (que
pueden ser multiples) no se puede inferir que estés en contra de la
misma. Dan un salto ilegitimo de la ausencia a la negacién y ponen
en marcha el mecanismo de «conmigo o contra mi». Son los mas
intransigentes y peligrosos a nivel social.

Lo que es curioso es que todos tenemos algo de este
maniqueismo dependiendo de qué tema sea. O bien para la politica,
o bien para la religion, o bien para la economia... Es decir, para
muchas cosas solemos ser tolerantes, transigentes, flexibles,
apenas le otorgamos ni reconocimiento ni predicamento a nadie
porque no consideramos que sea hecesario, pero en algun campo
tematico que por algun motivo nos apasiona, o le prestamos interés,
en ese campo es donde si buscamos el reconocimiento y se nos
genera antipatia. Es donde queremos que los demas nos tomen en
consideracion, a nosotros y a nuestras ideas, y es donde mas
despreciamos o somos desconsiderados con los demas.

Por eso es importante saber evaluar siempre al interlocutor con el
que estamos hablando si no queremos generar antipatia, y si lo
hacemos bien, podemos llegar a convertir la antipatia en
reconocimiento. Si prestamos atencion a las actitudes, al contexto, a
la cultura, al modo de expresarse, a la manera de opinar... de la otra
persona y somos lo suficientemente inteligentes, lograremos que lo
que hasta entonces podria ser una animadversién contra nosotros
se convierta en un proceso de admiracion.

Es decir, si, por ejemplo, estamos en contra del matrimonio como
institucion y nos encontramos a un/una recién casado/a, comenzar
con una diatriba contra el amor eterno y el compromiso hasta la
muerte seria una insensatez que pondria a nuestros interlocutores a
la defensiva desde el minuto cero. Pero por el contrario, podemos



usar un método filoséfico muy conocido que nos ayudaria a entablar
un dialogo inteligente sin atacar directamente las creencias,
opiniones, puntos de vista... de nuestros semejantes. Este método,
que analizaremos en el siguiente apartado, es la mayéutica.



SOCRATES. MANERAS DE VIVIR

Sdécrates es un pensador ateniense histéricamente reconocido por
sus semejantes, sobre todo por los jovenes del lugar, incluido el
propio Platon, posiblemente el fildsofo mas influyente de la historia
del pensamiento, y que fue discipulo suyo. Muchas cosas se han
escrito sobre Socrates y nada queda de su puio y letra,
probablemente porque casi no sabia escribir. Sus enseflanzas nos
han llegado de mano de alumnos suyos, seguidores e historiadores
que oyeron hablar de él. Sécrates tenia el mote de «el feo» por su
aspecto fisico, pero también se refieren a €l con el sobrenombre de
«la avispa», porque se decia que tenia un aguijén que era muy
molesto y que no paraba de pinchar a las personas. Pero este
«pinchar a las personas» no era otra cosa que, a base de
preguntas, obligarlas a reflexionar por si mismas sobre lo que dicen
0 piensan, excavando mas alla de la superficialidad. Tal es asi que
se cuenta que mas de una vez, en las discusiones acaloradas, se
llevé algun tiron de pelos, pufietazo o coscorrén, y que sus
oponentes mas irascibles terminaban despreciandolo y burlandose
de él, cosa que nunca le afecto.

Nacid en Atenas sobre el aio 469 a. C. y murié en el 399 a. C. Su
padre se cree que era escultor y su madre ama de casa y ejercia
como matrona cuando la ocasion lo requeria. Provenia de una
familia de clase media. En sus afnos de formacion siguid las
ensefanzas del fildsofo Arquelao, que a su vez fue discipulo de
Anaxagoras. No se sabe mucho de las ensenanzas de Arquelao,
pero de lo poco que podemos decir, Arquelao defendia que lo justo y
lo injusto no proviene de la naturaleza en si, sino que son
convenciones sociales y tienen como origen la ley. Uno de los
investigadores y fuentes mas importantes de la historia de la Grecia
antigua, Diogenes Laercio, que ya hemos mencionado, en su libro
Vida y opiniones de los filosofos ilustres, hablando de Arquelao,
llega a afirmar que es el pensador que «trajo la filosofia natural
desde Jonia a Atenas». Sea como fuere, o que parece claro es que
fue el causante de provocar en Sdécrates la curiosidad por la filosofia



y en concreto por las cuestiones morales. Pero lo interesante de
este pensador, segun la fuente de Didgenes, es que «fue el primero
en dialogar sobre la manera de vivir y el primero de los filésofos en
morir condenado en un juicio».

Casi todos los historiadores coindicen en que Socrates tenia un
don para la retorica y la oratoria, y que ademas fue de los primeros
filbsofos en abandonar la moda que existia en aquel momento de
preocuparse por entender la naturaleza, el cosmos, el origen fisico
del mundo..., y ocupar sus investigaciones y tiempo en cuestiones
morales y politicas. Pero de entre las peculiaridades de este
pensador, es interesante para nuestro propdsito destacar el hecho
de que intentaba reflexionar sobre los temas morales en los lugares
publicos de su ciudad. Filosofaba en los talleres y en la plaza
publica, no tenia reparo en hablar con cualquiera, ya fuera general
de renombre ateniense, politico, escultor o carpintero.

La falta de esnobismo a la hora de dialogar indistintamente con
personas de oficios y clases sociales tan diversas demostré una
apertura mental para la que no se estaba muy preparado por aquel
momento. Su fama se extendié por toda Grecia y se cuenta que
vivia encadenado a muy pocas necesidades, incluida la comida o el
calzado, ya que solia caminar descalzo por el agora y mostraba
siempre unos pies sucios acompafados de una tunica fétida. No es
de extranar que tuviera cierta fama de maloliente. Pero tenia eso
que hoy denominamos «carisma», poseia una personalidad muy
atrayente, y muchos jovenes atenienses, hijos de personalidades
politicas de la ciudad, caian rendidos ante las palabras y ensefanza
de este pensador.

Los problemas de Sdcrates no llegaron exclusivamente por su
caracter de aguijon afilado o «tocanarices». Segun cuenta
Didogenes, los problemas aparecieron cuando Querefonte, un
discipulo que habia ido al Oraculo de Delfos de visita, con el fin de
que el Oraculo le adivinase el futuro, trajo a Atenas aquella famosa
respuesta del Oraculo que decia que Socrates era el hombre mas
sabio de Grecia. Los griegos le tenian gran predicamento al
Oraculo, de modo que lo que este decia se convertia rapidamente
en vox populi. Y esta sentencia sobre Socrates le granjed muchas



envidias entre sus semejantes. ;Como es posible que una persona
sucia, fea, haraposa, maloliente y un incordio intelectual, sin
categoria social, sin apenas dinero y presumiendo de una vida
frugal, sea considerado el hombre mas sabio?

La fama, el reconocimiento de su sabiduria, fue quiza el inicio de
su condena a muerte. Esto unido a que, segun algunos dialogos de
Platon como el Mendn, a Sécrates le gustaba poner en evidencia a
los poderosos para revelar que el unico poder verdadero era el del
conocimiento. De modo que, entre la envidia que provoco su fama
de hombre mas sabio y el malestar de algunos por descubrirse
ignorantes, termind acusado de corromper a la juventud ateniense y
de ser impio con los dioses. La acusacion de corromper a la
juventud se basaba en que algunos de sus seguidores mas jovenes
habian participado en la sangrienta dictadura de los Treinta Tiranos,
y que él habria sido el incitador, habiendo corrompido la mente de
estos. Socrates se justificaba diciendo que él no era responsable de
lo que otras personas hacian, pero no le sirvio de mucho. A esto se
suma un poquito de altaneria por parte del maestro cuando se
enfrentd a sus hostigadores ante el tribunal. Tras oir las acusaciones
y la peticion de pena de muerte, lo normal era que el acusado
mostrase arrepentimiento y se le rebajara la condena, o bien que
solicitara el destierro, pero en lugar de eso, Socrates pidio al jurado
que le dejase seguir con sus actividades y que el Estado le regalase
un palacio y una renta vitalicia por haber educado a los jovenes de
manera gratuita durante toda su vida. De modo que, como era de
esperar, ante semejante chuleria, no le quedd otra a los jueces que
condenarlo a muerte.

Sdcrates siempre tuvo especial interés por enseiar a pensar como
es debido, o al menos, a cuestionarse las cosas, y lo hacia con todo
aquel que quisiera escucharle. Pero para alcanzar el conocimiento,
era importante saber preguntar bien, de ahi que pensara que la
pregunta es el primer paso para el discernimiento. Ademas estaba
convencido de que el conocimiento era accesible para la gran
mayoria y que uno se puede acercar a la verdad si la busca.

Se enfrentd a otro grupo de filésofos de la época: los sofistas, que
no creian que existiese otra verdad que no fuera relativa al hombre



en cada contexto. Eran relativistas a la hora de defender una verdad
0 su contraria, todo dependia de los intereses del momento, de las
circunstancias, y buenos oradores, al igual que Socrates, pero al
contrario que este, ellos solian sacar provecho de sus habilidades y
andaban de ciudad en ciudad ensefiando y adoctrinando a todo
aquel que quisiese pagar por ello.

Por resumir, diriamos que los sofistas se ganaban la vida con sus
ensefanzas, cual docentes, que versaban sobre los temas que los
interesados querian conocer. Fueron de los primeros pensadores en
profesionalizar sus conocimientos y poder vivir de ellos, tuvieron la
necesidad (muchos de ellos no provenian de familias acomodadas
como gran parte de los filésofos) y la capacidad de saber adaptar
sus habilidades y conocimientos alla donde iban y lograron llevar
una vida digna. A diferencia de Socrates, eran escépticos en lo
referente a la existencia de una verdad absoluta y se inclinaban mas
por el relativismo. Socrates los tachaba de charlatanes y creia que
ese relativismo interesado y materialista (por aquello de sacar tajada
de lo que ensehaban) era muy peligroso para la educacion de
cualquier persona. De hecho, para Socrates, si no existe verdad que
valga y entonces todo puede valer, estariamos corrompiendo
moralmente la juventud. Ironias de la vida, esta acusacion fue la que
él mismo sufrio. De hecho se dice que el discurso que lo acusé de
impio y corruptor juvenil lo escribid el sofista Policrates, logrando el
efecto deseado ante el tribunal, aunque esto no queda del todo claro
en las fuentes historiograficas.

En lo que si parece que se pusieron de acuerdo todos es en la
antipatia comun que existia entre los que ejercian la profesion de
sofistas y el propio Sécrates. Lo que le sucedié a este, ganarse la
antipatia, el recelo e incluso el odio de aquellos a los que ponemos
en cuestion, censuramos o0 criticamos es algo que podria
sucedernos a cualquiera de nosotros. La impopularidad comienza
con el rechazo. Sécrates levantd ampollas entre ciertas personas
poderosas por animar a que la gente pensase por si misma, por
alentar a que los demas pusieran en cuestion temas tan incrustados
en el ideario popular como la existencia de los dioses o la
legitimidad de quienes ostentaban el poder. Incitar a la gente, sobre



todo a los jévenes de familias de bien de la Atenas del momento, a
que se cuestionasen la filosofia de vida que tenian termind
granjeandole enemigos poderosos que lograron quitarselo de en
medio porque lo consideraban un elemento subversivo para la
estabilidad y el control de la ciudad, un control que los poderosos
ejercian de manera casi incontestable.

Replantearse las convenciones sociales, preguntarse por ellas,
investigar, cuestionarse las cosas, ser capaces de tener un
pensamiento critico operativo y eficaz, es siempre un elemento
disruptivo y peligroso para las élites. Cuando las élites que tienen la
autoridad y el control de la sociedad detectan que alguien tiene el
poder suficiente para que los demas se cuestionen de donde
proviene su soberania, o si es legitimo que tengan tantas
atribuciones, si es justo que ellos ostenten ese poder, si se puede
hacer algo para cambiar la situacion social en la que viven...,
entonces pondran todos los mecanismos de coaccion y coercion
para eliminar la peor amenaza de todas, la peor arma de
destruccién masiva que existe en la sociedad: el pensamiento critico
libre.

MAYEUTICA: CAMELO CONTRA LA ANTIPATIA

Pero hay cierta coincidencia en la manera en la que orientaba sus
ensefianzas, y ha pasado a la historia no solo como el maestro de
Platon, sino también como el maximo representante de una
metodologia filos6fica que se denomina Mayéutica. Mayéutica
proviene del griego clasico y significa «hacer parir». La historia es
conocida: la madre de Socrates era partera, comadrona, ayudaba a
dar a luz. Sdécrates eligio un método de trabajo similar al de su
madre. Su trabajo era ayudar a que las personas alumbraran por si
mismas las ideas.

Es un método que sirve tanto para la introspeccion como para el
analisis, y es de gran utilidad para entender mejor de donde
provienen nuestras ideas, nuestras creencias, si tienen un



fundamento solido, o por el contrario nos hemos dejado guiar por los
dichos populares, las supersticiones y supercherias. En el fondo el
método consiste en realizar preguntas sobre el conocimiento que
creemos poseer 0 que pretendemos alcanzar. La mayéutica, por lo
tanto, es una técnica concreta que ayuda a dar a luz a la verdad.

La mayéutica no descubre la verdad, de hecho quien tiene que
parir es el paciente, la matrona solo puede ayudar, facilitar. Por eso
se induce a la busqueda de la verdad a través de preguntas cuya
finalidad es que el sujeto produzca por si mismo el conocimiento. Es
un modelo de discusion con finalidad pedagdgica, de cara a que el
interlocutor se aproxime lo maximo posible a la verdad o, cuanto
menos, sea capaz de desechar las falsas creencias.

En realidad no es nada complicado de poner en practica, y es un
excelente ejercicio de pensamiento critico para todo aquel que
quiera progresar en el saber. En primer lugar se elige cualquier tipo
de idea, pensamiento o declaracion que se perciba como «de
sentido comuny, que sea comunmente aceptada. Después, se parte
de pensar que ese pensamiento (idea, reflexion, declaracidon) es
falso y se busca algun ejemplo, contexto o situacién donde esa idea
no se cumpla. Siendo asi, si logramos encontrar esta excepcion
primera, la deduccion es que, lo que en principio nos parecia de
sentido comun y verdadero, ya no lo es tanto, de modo que tenemos
que aceptar la excepcidon como parte de la definicion y habremos
mejorado nuestro nivel de conocimiento. Pero si logramos encontrar
mas excepciones, entonces tendremos que ir redefiniendo lo que
antes considerabamos obvio. De modo que a lo largo de este
proceso nos estaremos acercando a la verdad a medida que
desechemos lo que una idea/principio/declaracién no es. Es una
especie de aproximacion por negacion.

Muchos de los dialogos que escribe Platon tienen como
protagonista a su maestro Socrates, y en ellos se ponen ejemplos
de cdmo se usa esta metodologia. Por lo general, siempre hay un
tema a debatir al inicio de los dialogos, ya sea el amor, la amistad, la
justicia, el arte... Siempre hay un personaje que tiene claro lo que
significa cada cosa, alguien que declara saber qué es la amistad, o
conoce bien el amor, o cree poseer el criterio de justicia... A



continuacion, Socrates, usando la respuesta o la argumentacion que
su interlocutor ofrece, realiza preguntas para que el otro tenga que
buscar argumentos de cara a defender sus ideas. Son preguntas
que tienen como transfondo el valor del pensamiento critico. La
intencién del proceso es que la persona que tiene confianza plena
en sus ideas, poco a poco, se vaya dando cuenta de que muchas de
las mismas no tienen fundamentos racionales tan solidos como
pensaba. Esto, al final, le provoca dudas que generan el cambio de
ideas y le facilitan un progreso en la pretensiéon de acercarse al
camino de la verdad demostrando que siempre hay que tener
activado el pensamiento critico.

La mayeéutica puede sernos muy util de cara a combatir la antipatia
y despertar el reconocimiento de nuestros semejantes. Por lo
general, expresar opiniones contrarias a las que otra persona tiene,
posicionarse contra las costumbres y la cultura de un individuo que
lleva toda su vida convirtiendo sus creencias en ideas, en
«conocimiento», es contraproducente e impopular, genera
incomprension y, en el peor de los casos, termina en antipatia.
Sobre todo porque el sujeto suele sentir que esta siendo atacado, no
se entiende la antitesis como estimulante sino como desafiante.
Incluso ser aceptado puede ser una experiencia bastante dificil.
Pero si usamos la mayéutica podremos revertir una posible situacion
de antipatia hacia una situacién de reconocimiento. En lugar de
contraargumentar, intentando que la otra persona acepte una idea
contraria a la suya por muchas evidencias que le expongas, es mas
efectivo que esa persona llegue a los argumentos que tu pretendes
ofrecerle por si misma. Es mas eficaz que las personas alcancen su
verdad sin necesidad de enfrentamientos, y para eso, sustituimos la
disputa dialéctica por una labor de cuestionamiento hacia lo que el
otro cree, piensa, sabe...

Imaginen que su hijo (amigo, pareja...) tiene una idea que
proviene de una creencia social, de un lugar comun, y ustedes
quieren hacerle ver que esta equivocado. Saben que no tiene razoén,
tienen argumentos para rebatirle. Pues cuenta con dos opciones: o
bien se enfrentan a su verdad, algo que tiene tan arraigado que sera
dificil extraérselo con simples contraargumentos. En este caso,



sobre todo si la persona tiene tendencia a dejarse llevar por las
discusiones emocionales, entonces sera muy dificil hacerle cambiar
de postura realizando una batalla dialéctica. En muchas ocasiones,
la cultura, la educaciéon y el contexto han logrado que las personas
interioricen creencias y las conviertan en ideas, siendo mas
complicado conseguir que se deshagan de ellas. Si no, prueben a
hacerle cambiar de opinion a un adolescente sobre sus amigos.

La otra opcion que tenemos es la de usar inteligentemente la
mayeéutica y provocarle, a través de preguntas guiadas, dudas en
torno a sus ideas. Que intente explicarnos de dénde proceden sus
ideas, qué justificacion tiene para las mismas, quién se las ha
ensefiado o como las ha aprendido, poner en duda la legitimidad de
la procedencia de estas fuentes... En definitivas cuentas, es mucho
mas productivo y eficaz dejar sembrada la semilla de la duda por
medio de preguntas que intentar extirpar las ideas erroneas.

Dice un refran espafol: «Nadie escarmienta en cabeza ajena», y
hay mucha razén en estas palabras. Tenemos que lograr que ellos
mismos se den cuenta de que han convertido creencias en ideas,
que las han dotado de una categoria epistemologica que no tenian.
Ellos tienen que sentir que nos interesamos por sus ideas, que
queremos saber mas sobre ellas, que realizamos preguntas sabias
para comprenderlas mejor y que nuestros interrogantes constituyen
curiosidades no solventadas. Si es asi, entonces, aparte de
asesorarles en su camino hacia la busqueda de la verdad, también
habremos logrado obtener su reconocimiento por haberlos ayudado
en este proceso de alumbramiento, evitando la posible hostilidad
que supondria el enfrentamiento. En lugar de ganarnos la antipatia
de los demas tratando de oponernos a sus ideas, creencias,
costumbres..., es mucho mas provechoso mostrarnos como
personas que quieren saber, que desean entender la procedencia
de estas ideas, que hacen las preguntas adecuadas para obligar a
las otras personas a pensar respuestas convincentes y certeras.
Sabiendo usar la mayéutica adecuadamente podremos convertir la
antipatia en admiracion y respeto.



ALAIN DE BOTTON. ESNOBISMO Y LA MANIA DE
ENCASILLAR

Uno de los problemas que mas reclaman la necesidad de activar el
interruptor del pensamiento critico es el modo en el que, dia a dia,
tenemos que lidiar con el estatus social. La globalizacion ha traido
una maravillosa diversidad en lo referente a ofertar un enorme
abanico de opciones para elegir un modelo de vida con el que
sentirse a gusto cada uno. El problema surge cuando, ademas de
encontrar ese modelo de vida optimo para nosotros, queremos que
los demas lo reconozcan como tal y lo tengan en buena estima
social. Deseamos y ansiamos que nuestro modelo de vida alcance,
en los ojos de los demas, un buen estatus social. Es en ese
momento cuando empezaran los problemas derivados de esta
necesidad que nos imponemos de reconocimiento y admiracion por
parte de los demas. Una necesidad que demuestra la poca estima y
el escaso valor que le damos a nuestro proyecto de vida, a nuestra
filosofia, porque necesitamos la aprobacién de terceros para
sentirnos satisfechos.

Recuerdo una conversacion con una amiga que trabaja en un
concesionario de coches de alta gama en Cordoba. Le pregunté por
el tipo de cliente que solian tener, y de entre los muchos que
compraban coches caros, nos detuvimos en un modelo de cliente
peculiar que habian encasillado por el codigo postal en el que
vivian, los llamaban los 14012. Eran clientes que vivian en la parte
pudiente de la ciudad, pero ellos mismos no eran tan pudientes
como aparentaban, de modo que querian comprar un coche de alta
gama y eran los unicos que buscaban la financiacion mas larga
posible, diez afos a plazos, y apenas gastaban dinero en ningun
extra. No querian perder la apariencia de estatus social bajo ningun
concepto, porque para ellos, la imagen social que daban al exterior
era importante. Este tipo de personas son vulgarmente conocidas
como «esnobsy.

Alain de Botton tiene una definicion de esnob bastante cercana
para los tiempos que corren: esnob es ese individuo que te evalua



como persona usando apenas una caracteristica tuya, y por lo
general es una caracteristica asociada con el trabajo y la apariencia
de estatus social que tengas. También y de manera secundaria, te
suele evaluar a través de otras cuestiones como la ropa que uses, el
coche que conduces, el lugar donde pasas las vacaciones, el
colegio donde llevas a tus hijos a estudiar...

De entre todos los esnobismos que podemos encontrar, el que
parece estar mas asentado es el laboral, asociado al estatus social.
Si no, hagan la prueba y cuando se presenten ante desconocidos,
digan que son notarios, jueces o cirujanos, y veran que la
consideracion hacia sus palabras y la actitud de los interlocutores
son distintas de las que serian cuando nos presentamos como
fontaneros, oficiales de primera en albanileria, o pintores de brocha
gorda. Para muchas personas el trabajo determina el nivel de
importancia en el escalafon social que tienen vy, lo que es peor, el
tipo de persona que uno es.

Sucede a veces que cuando alguien se entera de que te dedicas a
la filosofia, parece esperar que cada frase que pronuncies sea una
especie de sentencia inteligente que les deje aturdidos durante unos
momentos, Yy, légicamente, después de un rato conversando
conmigo, terminan decepcionados diciéndome: «Pues para
dedicarte a la filosofia pareces muy normal». Este ejemplo, que he
sufrido en carnes propias en mas de una ocasién, me sirve para
exponer la tremenda importancia que suele tener el aspecto
profesional a la hora de encasillar y definir a una persona. No es
habitual preguntar a las personas si estan casadas, si tienen hijos, a
qué dedican su tiempo libre, si les gusta el cine, si se sienten
felices... La unica pregunta que parece ser relevante es: «4a qué te
dedicas?»

Definir a una persona por su actividad profesional no solo es ser
un esnob de primera, sino que ademas condiciona la vision sobre
uno mismo a la hora de evaluarse. Este tipo de esnobismo, limitado
al mundo laboral, se centra en algo tan reduccionista pero tan
impactante para la sociedad del momento como es el hecho de los
logros conseguidos. Es decir, cuando se es un esnob, se juzga a los



demas por sus méritos laborales y después por sus posesiones
materiales. La personalidad queda en un segundo plano.

Para evitar este esnobismo el mejor ejercicio que podemos realizar
es el de no interesarnos exclusivamente por los logros profesionales
de las personas que conocemos, al menos en principio. Hablar de
trabajo es un lugar comun entre conocidos, y si bien este ocupa una
parte importante de nuestro tiempo, seria mucho mejor para nuestra
higiene mental y nuestras relaciones sociales preocuparnos mas por
los aspectos personales de los demas y de los nuestros, en lugar de
por sus conquistas y objetivos profesionales. Por lo general, el amor
de unos padres hacia sus vastagos es el mejor ejemplo de
antiesnobismo que hay. Unas personas que te conocen mejor que
nadie, que saben tus defectos y tus virtudes, y que te aceptan y
sobre todo te quieren, por lo general, sin necesidad de evaluarte a
cada cosa que haces. No te valoran por tu trabajo, por la pareja que
tienes o por tu estatus social, son justamente lo contrario al esnob:
te quieren incondicionalmente.

Ser un esnob es juzgar de manera global teniendo en cuenta solo
un item en la estadistica, extrayendo conclusiones generales
usando como indicadores apenas un par de datos. Por lo general no
podemos evitar encasillar a las personas porque eso nos hace
sentirnos tranquilos. Pero hay que pensar que las personas no se
reducen a ese dato (o datos) que tenemos de ellas.

Es preciso flexibilizar nuestra mania de categorizar y encasillar. Si
queremos ser mas justos en nuestra manera de juzgar a las
personas, es necesario que dejemos abiertas las casillas donde
encajamos a cada una y tratemos de comprender la tremenda
complejidad que supone conocer a alguien. Y claro, cuando
reducimos este conocimiento a un par de datos que tenemos y nos
hacemos una idea completa de la persona, entonces estamos
siendo injustos con la realidad de cada uno.



LUTERO Y EL AMERICAN DREAM. EL TRABAJO COMO
ENGANIFA

Con la globalizacién, los mensajes de desarrollo personal y de
felicidad empiezan a asociarse con el mundo laboral y por lo tanto
se amplia el abanico de la vida emocional a un sector que apenas
habia tenido filiacion emocional: el mundo del trabajo. De repente
hemos aumentado exponencialmente la importancia del mundo
emocional al introducirlo en el sector laboral. Ahora tenemos que ser
felices desde que nos levantamos hasta que nos acostamos. Antes
se insinuaba una sonrisa y alivio al llegar a casa y ver a tus hijos
alegrarse, o al cenar con tu pareja mientras conversabas sobre lo
cansado que estabas, o al tumbarte en el sofa para ver tu serie
preferida. La realizacion de esta felicidad se circunscribia a la vida
personal, al ocio, al tiempo libre. Solo un pufado de privilegiados
tenian la posibilidad de haber convertido sus aficiones en trabajo.

Pero desde el momento en el que nos empiezan a vender el
mensaje de que tenemos que buscar, encontrar y seguir nuestra
pasion, investigar nuestra vocacion y vivir con ella (especial atencion
merecen las charlas TED de Sir Ken Robinson), nos echan encima
la pesada carga de ampliar la felicidad ahora también dentro del
ambito laboral. Y este ha sido uno de los mensajes mas daninos
para la evolucion emocional del ser humano. Esta necesidad de ser
felices las 24 horas del dia, especialmente en el trabajo, esta
provocando ansiedad e insatisfaccion.

Hasta el momento, el trabajo sirve para ganar dinero, y este es
esencial para la vida. El trabajo es importante porque es el principal
sustento para poder vivir, para tener cubiertas las exigencias vitales
y, dependiendo de cada situacion, también para los caprichos. La
historia de la filosofia lo tenia ya claro cuando afirmaba que lo
primero que habia que asegurarse eran los bienes primarios y
después se podria filosofar. La frase se le atribuye al filosofo inglés
Hobbes, pero ya se conocia en la Grecia clasica y en tiempos de
Roma: Primun vivere deinde phisophari (traduccion no literal:
«Primero los viveres y después la filosofia»). No se puede hacer



filosofia sin tener cubiertas las necesidades vitales. Para algunos de
los pensadores de la Grecia clasica mas ilustres, como Aristoteles,
la filosofia provenia del ocio, es decir, de tener el suficiente tiempo
libre para pensar en otras cosas que no sea en cOmo traer comida a
casa, o donde voy a dormir hoy, o0 como voy a alimentar a mis hijos.
De hecho, para este alumno de Platdn que abrié su propia escuela
(El Liceo), a la vida intelectual solo podian acceder las personas con
buen nivel econdmico que gozaban de libertad. A los que tenian que
ganar dinero trabajando para vivir los consideraba una especie de
esclavos, es decir, no eran hombres libres, porque la necesidad los
obligaba a trabajar.

Pero el trabajo en el siglo XXI ha dado un giro significativo sobre
todo en su importancia para el desarrollo personal. Cada vez mas se
presiona a la gente para que sea la actividad profesional en
exclusiva la que dote de sentido al plano personal. El mensaje sobre
la vocacion y la pasion se ha volcado y orientado hacia el mundo
laboral de manera que se expande la idea de que el trabajo, ahora,
es el mejor lugar para realizarse. Se intenta que el trabajo deje de
ser una necesidad, una carga, una actividad que hay que realizar
para ganarse la vida, y se convierta en el eje central de nuestra
identidad, donde la creatividad, el progreso y la satisfaccion
profesional sean las claves.

Las consecuencias de este cambio en la mentalidad social o en la
misma concepcion del trabajo son, como ya estamos viendo,
preocupantes para gran parte de la poblacion, que ha crecido bajo
este mensaje de que la plena realizacion solo parece conseguirse
en el trabajo. Lo que no nos cuentan es que las personas que logran
trabajar en aquello que les apasiona constituyen una minoria.

Esto es sintomatico de nuestra sociedad, de una sociedad que ha
entronizado un concepto de trabajo asociado con la felicidad y lo
coloca en el eje central de nuestras vidas, de manera que termina
minusvalorando el resto de los aspectos personales. Para no sufrir
desenganos, lo ideal seria seguir con la mentalidad de antafio en la
que el trabajo era un instrumento para ganarse la vida y no un
medio para realizarse personalmente. Solo algunos, al igual que
ahora, tenian la fortuna de encontrar un trabajo con el que sentirse



satisfechos. En apenas treinta afios hemos convertido la excepcion
en la regla, en la prioridad a seguir, generando un malestar en todos
aquellos (y son multitud) que no logran «amar» su trabajo.

El trabajo, historicamente, ha sido un mal, o al menos, una
ocupacion obligatoria. El objetivo para una buena vida era el ocio, el
tiempo libre, y no tanto el neg-ocio (negacion del ocio). Segun el
mito del Génesis, Adan y Eva vivian placidamente en el Paraiso
terrenal, disfrutaban de su tiempo juntos, no tenian que trabajar para
ganarse el sustento ni el cobijo porque el Paraiso les proporcionaba
todo lo necesario. Era como si tuvieran una pléyade de mayordomos
para que ellos no se preocupasen de las contingencias de la vida.
Pero de repente, la falta de libertad que Dios les impone,
prohibiéndoles comer la fruta del arbol prohibido, se convierte en un
deseo irremediable que derivara en el acto de rebeldia mas grande
que la humanidad haya llevado a cabo.

Rebeldia contra su propio Dios y, mas en concreto, contra la
prohibicidn, contra la privacion de libertad, ese bien sagrado que,
segun el mito, no estaban dispuestos a sacrificar. Y lo que es aun
mas interesante, Eva se rebeld contra la ignorancia, antepuso la
curiosidad como actitud filosdfica, queria saber qué sucedia si
mordia la fruta del arbol prohibido. Al saltarse el mandato divino
recibieron el peor de los castigos: la obligacidn de trabajar para
poder subsistir.

Desde el castigo impuesto por Dios a Adan y Eva: «Te ganaras el
pan con el sudor de tu frente», el trabajo era considerado un mal y el
resultado de haber pecado. Esclavizados a laborar y sin apenas
tiempo libre hasta el dia de nuestra muerte. Si volvemos a las
palabras de Aristoteles, hay que tener en cuenta que todo aquel
cuya mision es ganar dinero no puede realizar un buen ejercicio
intelectual. Durante muchos siglos esta idea de que trabajar era una
carga pesada donde no se podia encontrar ningun tipo de placer ni
realizacion personal ha permanecido anclada entre las distintas
civilizaciones. Sin embargo, con la llegada del Renacimiento, esta
idea fue cambiando gracias a una serie de genios y artistas que
comprendieron que, haciendo aquello que les gustaba, podrian
ganarse muy bien la vida, podian ser muy bien pagados



econdmicamente, a la vez que obtener reconocimiento social.
Artistas como Miguel Angel o Leonardo da Vinci hacian aquello que
mas les apasionaba en la vida (si bien es cierto que no siempre con
total libertad) y ademas recibian maravillosos estipendios. Gran
parte de la concepcion que ahora se esta tratando de imponer en
nuestra sociedad tiene una herencia cercana a esta idea
renacentista. Pero claro, al igual que sucede ahora, en el
Renacimiento encontramos que estos hombres eran la excepcion y
ademas se dedicaban a un tipo de oficio donde la libertad creativa
era plena. Son casos muy especificos y singulares. Lo normal es
tener que trabajar por obligacion y no sentir satisfaccion ni
recompensa alguna mas alla del salario.

¢ Entonces codmo se ha llegado a tener la idea de que el trabajo
dignifica al hombre? ;De donde proviene? Si tenemos en cuenta
que el trabajo en la Antiguedad era un castigo y una obligacién que
te convertia en esclavo, jcuando se cambid esta concepcion por
esa otra que afirma que el trabajo enaltece a la persona?

Alain de Botton, en su School of life, lo explica de manera bastante
sencilla. Si bien no podemos dilucidar exactamente el momento
historico y los antecedentes culturales, por otra parte, con Lutero, se
cambia el modo de enfocar el trabajo. Lutero habia reformado la
interpretacion de las Sagradas Escrituras y en lo referente al trabajo
llega a afirmar que Dios habia dotado de diferentes dones y
habilidades a las personas, de manera que ningun oficio tenia mas
valia para Dios que otro. La vida de una mujer ama de casa, de un
ganadero o de un zapatero podia ser tan valiosa a los ojos de Dios
como la de un religioso que dedicara todo su tiempo a la oracion, o
la de un banquero. Para Lutero, cuando uno realizaba una labor,
mostraba una de las multiples facetas de Dios a través de su
trabajo. Podemos decir que estas cualidades y talentos que
tenemos nos son dados por Dios con el objetivo de cuidarnos los
unos a los otros, y la manera de hacerlo es a través de nuestro
trabajo.

El desarrollo de estas habilidades dignificaba la vida de las
personas a ojos de Dios, que, debemos recordar, habia implantado
la pereza como uno de Ilos siete pecados capitales. EIl



protestantismo que encabezo6 Lutero fue el encargado de revitalizar
el concepto del trabajo, dotandolo de dignidad, independientemente
de la labor que cada uno realizara.

En esta evolucion sobre la percepcion del trabajo, no podemos
obviar al filosofo que mas se asocia histéricamente a esta palabra:
Karl Marx. El concepto de «trabajo» de Marx no era muy diferente al
que Lutero habia propuesto. El problema no es ya que tengamos
que trabajar, algo que se sabia necesario para los tiempos de la
Revolucién Industrial que se vivia en aquel momento, y tampoco se
centraba en el salario, que también era una de las reivindicaciones,
si bien no la principal, sino en lo que él denomind «la alienacion del
trabajador». El trabajo era alienante porque era mecanizado, no
dejaba lugar a la creatividad y desarrollo personal del trabajador, y
este no tenia ningun tipo de libertad en su labor, se comportaba
como un mecano, al estilo de la famosa escena de Los tiempos
modernos donde Chaplin aparece apretando tornillos en una cadena
de montaje.

El trabajo, dentro del capitalismo, habia logrado quitar cualquier
tipo de placer al trabajador (si es que alguna vez tuvo alguno) y por
si fuera poco este no tenia derecho a negociar las condiciones, y
mucho menos el sueldo a recibir. Ademas, el obrero, por medio de
su actividad, que era lo unico que tenia y valoraba, puesto que no
poseia otra cosa, se vendia por un salario fijado por el patréon, que
era el propietario de los medios de produccién. Al poseer los
medios, este empresario no tenia que trabajar, y el producto del
trabajo que el asalariado fabricaba era tomado por el duefo, pagado
por un valor en forma de sueldo al trabajador y vendido después por
mucho mas de lo que este jefe le pagaba, obteniendo asi un
beneficio extra (plusvalia) que quedaba en manos del empresario.

Pero con el avance del capitalismo, ya al principio del siglo XXy
sobre todo con EE.UU. a la cabeza, el trabajo duro pasa a
convertirse en un fetiche social y empieza a expandirse una
confederacion de ideas donde los valores como la honradez y la
calidad personal de alguien se relacionaban con su manera de
enfocar el trabajo. Estaba bien visto ser un buen trabajador. El ocio
no tenia buen predicamento, y el perezoso, o el que solo quiere



trabajar lo indispensable para vivir, es tachado de vago y rechazado
socialmente, llegando después a adquirir el calificativo de
«perdedor». El suefio americano (American dream) de que
trabajando duro y trabajando mucho uno puede alcanzar sus metas
empieza a impregnar el ideario popular por doquier.

Alain de Botton nos presenta muy bien esta evolucion cuando
habla sobre Katherine Cook Briggs y su hija Isabel Briggs Mayers,
que, durante el desarrollo de la Segunda Guerra Mundial, fueron las
pioneras a la hora de elaborar el primer test de personalidad con
orientacion laboral: el test Briggs-Mayers. Este test de 91 preguntas
intentaba concluir qué tipo de personalidad tenias, y en funcion de
ella poder recomendar un modelo de trabajo en el que las
potencialidades, talentos y temperamento de cada uno pudieran ser
de utilidad de cara a enfocar y seleccionar un trabajo afin a la
personalidad. Era un test encaminado a buscar la felicidad, el
desarrollo personal y la autorrealizacion en el trabajo, es decir,
encontrar el tipo de trabajo que mejor encaja a cada uno y, por
consiguiente, poder orientar también un estilo de vida mejor para
cada persona.

Lo curioso es que con este tipo de test el dinero no era fuente de
inspiracion, ni motivacional, lo que se media era personal, intrinseco
a cada uno y se relacionaba con lo laboral, no habia asociacion
alguna con el dinero, y esto, en parte, tiene que ver con esta idea de
trabajar duro dia tras dia, aio tras afo, y alcanzar el suefio
americano. Detras de este entramado existe la idea de que para
hacerse rico solo hay que conjugar dos elementos: encontrar el
trabajo ideal y deslomarse. Solo asi podras sentirte realizado.

Te hacen creer que el dinero no es el fin, sino la consecuencia de
dos factores: un trabajo afin a tu personalidad y un esfuerzo
continuado y entregado. La idea es convencerte de que tu felicidad
pasa inexorablemente por ahi. Como anzuelo no dejan de publicitar
historias grandiosas y estupendas de sefores excepcionales que
ejemplifican esta filosofia de vida. Quieren hacernos creer que con
estos dos elementos se podria alcanzar el suefio americano y ponen
de ejemplo algunos de los grandes imperios empresariales que
tuvieron en cuenta estos factores para alcanzar el éxito. Historias



como la de Steve Jobs, Bill Gates, Amancio Ortega... sirven de cebo
para poder digerir mejor esta filosofia de vida donde el triunfo se
circunscribe al rendimiento laboral favorable.

El problema es que ahora, en pleno siglo XXI, estamos
comulgando con estas ruedas de molino y se han aunado esos dos
componentes que parecen ser obligatorios para todo aquel que
quiera ser feliz. El primero, convertir tu vocacion en trabajo y asi
alcanzar el lema mas deseado del mundo laboral: encuentra un
trabajo con el que disfrutes y no tendras que trabajar nunca mas. El
segundo factor tiene que ver con la remuneracién: hacer lo que te
apasiona con perseverancia y teson te aportara ese dinero ansiado.
Estos dos elementos, la pasion laboral y el dinero, parecen ser la
nueva panacea para la felicidad. Por eso hemos de tener mucho
cuidado a la hora de asimilar estos suenos.



HEFESTO Y AFRODITA. PENSANDO EN EL MERITO O EL
MERITO DE PENSAR

Lo normal seria decir que en una sociedad donde el capital es el eje
sobre el que pivota el mundo, el modo en el que accedemos a este
capital sera el centro de nuestros desvelos. Lo l6gico seria pensar
que el estatus del trabajo deberia asociarse con el correspondiente
salario. Pero sabemos que no siempre es asi, hay trabajos que
tienen una carga emocional importante y una implicacion social que
ademas estan bien observados en el estatus social, y sin embargo
no son los mejores pagados. Pero el hecho de que exista el
esnobismo laboral esta asociado a un elemento que ha logrado
incrustarse en nuestro ideario inconscientemente y pasando
desapercibido: la falsa idea de meritocracia.

Si consideramos relevante un determinado puesto de trabajo es
porque creemos que existe una posibilidad real de que cualquiera
tenga la oportunidad de obtenerlo. Es decir, hay una especie de idea
meritocratica en la escala laboral que nos hace pensar en el mérito
individual a la hora de haber logrado situarse en esa posicion. En las
ultimas dos décadas estamos asistiendo a un fenémeno singular en
el desarrollo del mundo profesional muy interesante de analizar: el
coaching. El coaching tiene dos esferas de actuacidon diferentes: la
principal y originaria esta enfocada al sector empresarial y a
colectivos. Son empresas donde un coach (o0 equipo de coaching)
es contratado por las compafnias para estimular a los trabajadores y
formar un «equipo humanoy», en el que todos se sientan parte de
una familia, se conozcan, creen lazos de confianza..., con el unico
objetivo de que esto repercuta directamente en los resultados de
productividad de la empresa.

Pero la otra esfera es la evolucidon de un coaching motivacional
individualista. Este coaching se puede hacer con asesores
personales o, lo que esta mas de moda y se consume mas, con
mensajes en torno a la importancia de la motivacion y el esfuerzo.
En algunos casos es tremendamente dafino para la educacion de
una personalidad equilibrada. Nos invaden miles de mensajes a



través de todos los canales posibles, diciendonos que tenemos que
estar motivados y que nuestros suefios se alcanzan esforzandonos
constantemente, que hemos de salir de nuestra zona de confort (en
lugar de construirla y disfrutar de la misma), que hay que focalizar
nuestros esfuerzos en ser felices en el desarrollo de nuestra
actividad laboral porque, como los grandes popes motivacionales
dicen: «Tenemos que encontrar aquello que nos apasiona vy
dedicarnos en cuerpo y alma a eso» de cara a lograr la felicidad.

Esto significa que las personas que estan motivadas y se
esfuerzan mucho podran alcanzar sus metas, pero esto no es asi.
Me atreveria a decir que en la mayoria de los casos esta sentencia
no se cumple, y este fracaso proviene de una falsa idea de
meritocracia unida a un concepto de igualdad danino. Es como decir
que cada uno tiene lo que tiene y ha logrado lo que ha logrado
porque se lo merece. Que el principal factor a tener en cuenta en el
desarrollo de la vida de una persona es su esfuerzo, su teson, su
perseverancia, su ilusion y sobre todo su motivacion, mas un
minimo de cualidades personales. De modo que si no has logrado
un estatus social de ingresos econémicos buenos, o un nivel de vida
de clase alta, gran parte de la culpa de este resultado la has tenido
tu. Porque, segun este ideal, todos tenemos las mismas
oportunidades.

Hay un mensaje que habla constantemente de la igualdad de
oportunidades para todos, y si esto es asi, entonces la diferencia
esta en el mérito de cada uno, en merecer esas oportunidades. Si
no desarrollas un pensamiento critico autonomo, este tipo de
mensajes haran que te sientas mal contigo mismo. Si hacen mella
en ti, lograran que te decepciones. Son ese tipo de esléganes donde
se presentan a las personas como unicas dueias de su destino,
sobre todo en lo referente a lo laboral y a la posicion social.

Con solo detenernos a pensar un segundo nos damos cuenta de
que el tema de la igualdad de oportunidades no es tan obvio. Que
no es lo mismo nacer en un entorno pobre, con una determinada
clase de estimulos sociales y culturales, educarse en el centro
educativo de barrio marginal, y vivir y experimentar una filosofia de
vida, que haber nacido y crecido en un entorno rico de clase social



alta. Estas personas no tienen las mismas oportunidades que
aquellos que crecen en un barrio de lujo, rodeados de otros modelos
de vida diferentes, acudiendo a centros educativos privados con una
oferta mas extensa y perteneciendo a familias pudientes. Con un
nivel de contactos y una agenda que suelen ser de gran ayuda a la
hora de encarar el futuro.

Las probabilidades que la vida les ofrece a estas dos personas son
cualquier cosa menos iguales, en un caso existen mas
oportunidades que en otro. El problema esta cuando pensamos y
nos creemos el mensaje de que tenemos y somos lo que nos
merecemos, cuando creemos en el merecimiento y la meritocracia,
porque muy pocas personas logran cumplir con las «altas»
expectativas vitales que se proponen, y el resto tenemos que lidiar
con la vida tal y como se presenta. Tenemos que aprender a ser
felices dentro de la vida que llevamos y saber que no siempre
somos responsables de no alcanzar el culmen del estatus social.

A este mensaje se le suma otro que lleva mas de 2000 anos
pululando a través de la historia de la humanidad, y es aquel que
defiende que el trabajo dignifica al hombre. Asi, en el libro de
Hesiodo Los ftrabajos y los dias, encontramos frases tan
interesantes como esta:

«Los dioses tienen oculta la vida a los hombres; si no, facilmente
trabajarias en un solo dia lo bastante para tener hacienda todo el
ano, sin necesidad de proseguir la faena. Pronto colgarias el timén
bajo el humo (agricultura) y se acabarian trabajos de mulos y de
bueyes incansables».

Este es el comienzo del mito de Pandora que nos narra Hesiodo,
donde ya se reconoce la necesidad de trabajar, pero un poco mas
adelante, el propio Hesiodo habla asi al respecto del zangano en el
trabajo, en un apartado que titula «Virtud y trabajo»:

«Es el hambre habitual comparnera del vardn inactivo. Dioses y
hombres se irritan con aquel que vive inactivo, semejante en su
indole a los zanganos rabones... Por sus trabajos son los hombres



ricos en rebafos y opulentos, y trabajando seras mucho mas
querido de los Inmortales y de los mortales, pues mucho
aborrecen a los inactivos. El trabajo no es ningun oprobio, la
ociosidad si que es oprobio. Si tu trabajas, pronto te envidiara el
0CiOSO en tu riqueza, a la riqueza acompana siempre excelsitud y
gloria».

El trabajo siempre ha estado relacionado con el estatus y la
aprobacion social. Segun estas palabras de Hesiodo, por el trabajo
llegaras a ser envidiado. Y también parecia que estaban de acuerdo
con la meritocracia, ya que pensaban que con trabajo y esfuerzo
conseguirian hacerse ricos y codiciados.

No es el unico canto al trabajo que encontramos en la Antiguedad
griega. Por poner otro ejemplo, podemos echar mano de uno de los
referentes mas importantes de la cultura grecolatina: Homero. En su
Himno a Hefesto (Vulcano en la mitologia romana), le da las gracias
a este dios por haber liberado al hombre de vivir en cuevas y traer el
progreso por medio de trabajos espléndidos:

«Canta, Oh musa melodiosa, a Hefesto, célebre por su
inteligencia, a aquel que justamente con Atenea, la de los ojos de
lechuza, ensefid aca en la tierra trabajos espléndidos a los
hombres, que antes vivian en las montafas, dentro de cuevas, y
ahora, gracias a los trabajos que les ensefno Hefesto, el ilustre
artifice, pasan agradablemente el tiempo, durante el afo,
tranquilos en sus casas».

Por si fuera poco, la propia historia de Hefesto parece apoyar el
argumento de que esforzandose, trabajando y siendo un experto en
lo que haces, puedes conseguir cualquier cosa, incluso casarte con
la mujer que amas. Se cuenta que Hefesto, que nacié deforme, feo,
cojo y tullido, tenia un don para la herreria, era un herrero
espectacular. Al parecer Hefesto fue hijo de la diosa Hera (existen
distintas versiones sobre su genealogia. En unas, Hera aparece
como la unica progenitora que decidi6 engendrar a Hefesto para
vengarse de Zeus, que habia engendrado en solitario a Atenea. En



otras versiones aparece Zeus como el padre de Hefesto), que al ver
a un bebé tan feo y deforme, lo decidié arrojar desde el Olimpo a la
tierra. Hefesto se crié con las nereidas en la isla de Lemnos, donde
aprendié artesania y a manejar los secretos de la fragua, que
termind granjeandole una merecida fama.

Fue él el que realizé las armas de todos los dioses. Pero durante
sus anos de aprendizaje y formacion Hefesto no olvidé el desprecio
de los dioses al ser expulsado del Olimpo, de manera que dedicé
mucho tiempo a planear su venganza. Seria la propia Hera la que
mas adelante, admirada por la artesania y habilidades de Hefesto
para el metal, le encargd un trono de oro y diamantes para su
palacio. Hefesto, para vengarse de ella, realizé el trono de tal
manera que cuando la diosa se sentase, quedara atrapada para
siempre, y asi sucedio. Los dioses le pidieron el favor de liberarla y
Hefesto accedid con la condicidon de casarse con la diosa de la
belleza, Afrodita. Zeus le concedié el deseo con tal de ver a Hera
liberada del trono y Hefesto, deforme y feo, logra casarse con la
diosa mas bella del Olimpo, todo debido a su destreza (unido a una
inteligente venganza) y su habilidad profesional. Gracias a sus
méritos como herrero y sabio conocedor del fuego, ningun reto
técnico le resultaba imposible. De entre las muchas moralejas que
se pueden extraer de historia mitologica, podriamos quedarnos con
esa que dice que el estatus social logrado por el trabajo te puede
reportar cualquier otro bien que desees, incluso a la mujer de la que
te enamoras.

No es un mensaje exclusivo de la sociedad liberal actual el pensar
que los que estan arriba de la escala social lo estan por sus méritos,
y este pensamiento deriva en otro que es realmente dafino. Es
aquel que concluira que, si los que estan en el top lo estan por
meéritos propios, entonces, los que estan en el fondo también lo
estan por eso mismo.

Tenemos que activar el interruptor del pensamiento critico para
darnos cuenta de que hay millones de personas que se esfuerzan a
diario, y ademas son talentosas, pero que no llegan nunca a estar
en lo alto de la escala social. Esto ocurre porque ese lema que nos
venden desde los pulpitos del liberalismo econémico sobre que el



hombre triunfador es el resultado de la perseverancia y el talento no
es cierto para la mayoria de nosotros. Existen muchos factores
alternativos que influyen en la subida del escalafon social de los que
no tenemos control, que no podemos condicionar: una agenda de
contactos adecuada, la educacion recibida, una endogamia
consustancial al género humano, un golpe de suerte... No podemos
olvidar contextualizar cada caso, situarlo en su marco y no dejarnos
engafiar por esas frases que dicen que el destino esta en tus
manos.

Para cerrar este apartado permitanme un breve escorzo sobre el
elitismo y el esnobismo en lo referente al mundo de la filosofia.
Dentro de la historia de la filosofia encontramos también esnobismo
a la hora de presentar teorias. Algunos fildsofos se han decantado
por una especie de profesionalizacion de una parte de la filosofia.
Han decidido investigar y estudiar solo y exclusivamente para otros
fildsofos. Su objetivo no es acercar las posturas filosoficas a la
sociedad, ayudarla a entender mejor el mundo, o mostrarles en qué
consiste llevar una buena vida. Estas personas son Ilos
academicistas. No hacen por bajar el nivel intelectual de sus
discursos para que lleguen a mas gente, sino que se suben a una
cima desde la que exponer sus teorias. Todo aquel que quiera
entenderlas tiene que aprender a escalar a un nivel profesional. Esta
filosofia academicista logré imponerse ante la filosofia practica y ha
generado rechazo y animadversion ante el pueblo, que nunca llego
a verle utilidad al conocimiento que ellos predican desde su atalaya
de saber.

Otros, por el contrario, acercaron la filosofia al pueblo, bajaron de
la montafia y olvidaron la actitud esnob que bien podrian haber
tenido. Filésofos como Ortega y Gasset, quien defendia que «la
claridad es la cortesia del filésofo», o el propio Sdécrates, que
mostraba cierto desprecio intelectual solo ante los que se negaban a
razonar, decidieron no participar del esnobismo intelectual, ese que
se tiene hacia los que no poseen las mismas «habilidades
intelectuales que ellos», hacia los que no son capaces de
comprender lineas argumentativas especializadas que requieren



afnos de estudio y un vocabulario muy especifico, alejado del habla
comun.

La filosofia, desde el momento en el que sus profesionales se
circunscribieron al ambito académico-elitista, se desgajo de la vida,
de la realidad, y mir6é con aires de grandeza al resto de los mortales.
Dejaron de ser filésofos para convertirse en estudiosos de la
filosofia, en simples comentaristas.

Por suerte, el género humano siempre esta necesitado de
orientacion y de ayuda a la hora de disenar modelos de buena vida
que se adapten a cada periodo historico. Precisamente por esto,
todavia existe una parte de la filosofia, representada por otros
fildsofos, que sigue operando a nivel de usuario y procurando ser util
a la sociedad.



AMANCIO ORTEGA. EL VIRUS DE LA FALSA
ESPERANZA

Este es otro problema del siglo XXI, ligado al de la falsa idea de
meritocracia y de igualdad. Si el sistema ha logrado persuadirte de
que la igualdad de oportunidades es real y que tu estas en las
mismas condiciones que cualquier otro para conseguir el éxito
laboral y escalar en el estatus social, entonces es muy probable que
te hayan infectado con el virus de la falsa esperanza. Si ademas te
han convencido de que las personas tienen lo que merecen, en
funcion de su esfuerzo y cualidades, entonces es muy probable que
también creas que puedes lograr cualquier cosa que te propongas
en la vida, como, por ejemplo, ser un joven emprendedor y valiente,
proveniente de una familia humilde, con un nivel cultural medio,
adoptado por un matrimonio sin estudios universitarios, y llegas a
pensar que hay posibilidades de ser uno de esos empresarios
exitosos gracias a la igualdad de oportunidades, la libertad, tu teson
y esfuerzo, tus cualidades..., y si ademas tienes un garaje en el que
comenzar el negocio sin gastos, ya tienes medio camino hecho.
Este es el caso de Steve Jobs, el famoso empresario de Apple, que
suele usarse como paradigma e incentivo.

Los simbolos distintivos del estatus econdmico que antes
delimitaban la clase social estan desapareciendo, se han relajado.
Los coches de alta gama empiezan a ser sustituidos por coches
ecologicos de gama media; la ropa de alta costura se cambia por
camisetas, jeans y zapatillas; los relojes caros han perdido su razon
de ser. Los nuevos ricos al hacer apariciones publicas no exigen
ostentosamente su potencial econdémico, transmitiendo una falsa
sensacion de igualdad. No deja de ser paraddjico que el teléfono
movil mas reconocido del mundo, el iPhone, lo utilicen estrellas del
mundo del espectaculo, deportistas de élite con sueldos
multimillonarios, lideres empresariales y también personas de clase
social baja que lo pagan a plazos y que llevan en su bolsillo el
mismo objeto que estos.



Esta relajacion en la simbologia estética de clases sociales
potencia la (falsa) idea de igualdad que impregna la creencia
popular. Surge en nosotros la esperanza de que podemos ser como
ellos, que podemos alcanzar la cima del éxito social y empresarial.
Una esperanza que nace casi sin darnos cuenta y nos infecta a
través de imagenes y mensajes multinacionales con los que nos
sentimos cada dia mas identificados. Es decir, te inoculan el virus de
la esperanza hasta el tuétano y lo hacen de manera tan magistral
gue ni siquiera notas el pinchazo.

El Sistema sabe muy bien lo mucho que le beneficia la expansion
masiva de este virus, que se ha expandido a lo largo de Ia historia,
pero que con la llegada de la globalizacion ha mutado en una cepa
mas dafina. Durante gran parte de nuestra historia, la movilidad
entre clases estaba muy limitada y ademas los mecanismos para
conseguirlo eran muy claros, de modo que la esperanza de cambiar
de estatus social era débil. Siendo asi, depositaban sus ilusiones en
otras cuestiones, como tener buena salud, un feliz matrimonio, un
sustento asegurado...

El siglo XXI nos ha hecho creer que la movilidad entre clases
sociales es posible, y ademas creemos que es real, porque
«conocemos» gente que la ha logrado. Pero claro, cuando
hablamos de «conocer», es muy probable que nos estemos
refiriendo a un conocimiento virtual. Si nos paramos a pensar, si
activamos ese interruptor del pensamiento critico, descubriremos
que esas personas excepcionales que han logrado alcanzar el éxito
social no son referencias cercanas a nosotros, a pesar de que, en
ocasiones, las sentimos como tal, e incluso, si me apuran, sabemos
mas cosas sobre ellas que sobre algunas de las personas que nos
rodean.

En este apartado me gustaria hacer un breve inciso sobre el libro
CHAVS: la demonizacion de la clase obrera, de Owen Jones, donde
se presenta una tesis que completa nuestra teoria. Segun Owen, el
sistema ha logrado que nadie quiera calificarse como «clase
obrera», aunque lo sea. El estigma de sentirse asi es enorme, y
para eso nos han hecho creer que somos clase media con un
interés muy concreto. Percibirse como clase media, en primer lugar,



hace que uno se valore, porque no esta en lo mas bajo del
escalafén social. A esto se le suma un factor muy importante, y es
que, si nos sentimos clase media, si creemos estar situados en la
media, las posibilidades de ascenso son mas faciles que si estamos
abajo. Este ascenso de escalafon social o percibimos mas cercano.
Owen destaca, de manera concreta, como en realidad gran parte de
las personas que se sienten y se creen clase media, midiendo esta
posicion social por los ingresos familiares, son en realidad clase
baja. Personas que no llegan a los niveles de renta media, sin
embargo, no se consideran de renta baja. Es decir, actuan, piensan,
y lo que es mas preocupante, se intentan comportar como clase
media. Siendo asi viviran con la esperanza de que algun dia podran
ascender, y mejorar, porque el Sistema se ha encargado de
presentar como ejemplos y paradigmas de este cambio a personas
singulares y que parecen formar parte de nuestra cotidianidad.

¢ Qué sucede cuando te engafas a ti mismo con tu condicion
social? Pues que al poner las esperanzas y las ilusiones en una
categoria social que esta mas alejada de lo que tu sientes y crees,
la caida, la decepcion, el desanimo, el estrés, la desesperacion, la
ansiedad, y puede que hasta la depresion, se apoderen de ti porque
percibes cercano algo que en realidad esta muy lejano y es casi
inalcanzable. Pero mientras tanto logran que seas productivo al
maximo porque el virus de la esperanza te empuja a creer que
puedes conseguirlo.

El sistema se ha encargado de que conozcamos las historias de
empresarios exitosos, como Amancio Ortega, que, empezando
desde cero, ha logrado un imperio. El problema esta en hacerle
entender al joven que acaba de terminar sus estudios de
empresariales que Amancio Ortega es la excepcion y que las
probabilidades que él tiene de saltar de categoria social por medio
de su trabajo son muy reducidas. De hecho estamos en un
momento histérico tan singular que se calcula que la generacion de
millenials sera la primera en tener un nivel de vida inferior al de sus
padres. La realidad nos presenta una generacion de trabajadores
mileuristas que apenas pueden emanciparse



Como no activamos el pensamiento critico, las universidades, las
escuelas de negocios, los estudios de master... no cesan de traer a
«popes» motivacionales, oradores, coaches... para reforzar el virus
de la esperanza, de cara a que la gente fantasee despierta y se
obnubile con ilusiones que estan mas alla de sus posibilidades. El
virus de la falsa esperanza se ha hermanado con el mundo laboral,
y esto se extrapola a todos los sectores de la vida: esperanza de un
matrimonio feliz, de unos hijos maravillosos, de un trabajo increible,
de unas vacaciones espectaculares...

«Persigue tus suenos», te dicen. El sueno americano es lo que
pregonan, y cada dia es mas dificil encontrar una vacuna contra
esta cepa del virus tan poderosa que termina pasando factura
cuando la realidad se impone. Y esta realidad empieza a venderse
con palabras tan graves como perdedor, o si lo prefieren usaremos
otra que es mas castiza: don nadie.

Hasta el lenguaje esta mutando a favor del virus. En otras culturas,
en otro tiempo, se decia que la vida te habia tratado mal, es decir,
que la responsabilidad no caia enteramente sobre uno mismo, sino
que habia acontecimientos externos incontrolables que provocaban
que el resultado de tu vida no fuera el esperado. En estas culturas
se usa el término desafortunado, es decir, no has sido tocado por la
fortuna. Pero en las sociedades desarrolladas como la nuestra, el
vocabulario se ha vuelto agresivo, y la suerte esta desapareciendo
de nuestro argot laboral y social. Terminamos cambiando a los
desafortunados por perdedores. Pero no podemos olvidar que el
mejor instrumento para combatir estos ataques de una sociedad que
manipula el lenguaje hasta el extremo de falsear la realidad es usar
el pensamiento critico.



BERTRAND RUSSELL. PENSAR LA ENVIDIAY LA
DESGRACIA

Si nos sentimos unos fracasados corremos el riesgo de desarrollar
una serie de emociones laterales que no nos ayudaran a seguir
adelante con un proyecto de vida sensato. Una de las emociones
mas importantes que dinamita este proyecto es la envidia. La
envidia es una manifestaciéon de lo nocivo y daiino que puede ser
no activar el interruptor del pensamiento critico. La envidia se
mueve, como veremos mas adelante, entre el intento de negar los
bienes, el placer y la felicidad a los demas, unido al hecho de poseer
lo que ellos poseen.

Pero se inclina mas por lo primero que por lo segundo. Si no
activamos el interruptor, desearemos cosas que otros desean,
importaremos objetos de deseo del exterior, por lo que, al lograrlo, el
nivel de satisfaccion no sera optimo. Si deseamos que las personas
que conocemos nho tengan aquello que les hace felices,
terminaremos dandonos cuenta de que el hecho de negarselo y
privarles de su felicidad no es condicion para la nuestra.

Si hacemos la suma de los factores que hemos estado analizando,
es decir, la idea y convencimiento de un amafado y falso
igualitarismo, la creencia en una idea de meritocracia y la esperanza
de que puedes alcanzar cualquier lugar del escalafon social sin
importar el punto de partida, entonces, de manera inevitable, surge,
florece y se asienta en nosotros una de las emociones mas dafiinas,
y me atreveria a decir, inevitables, de la condicion humana: Ila
envidia.

Hemos aumentado exponencialmente el sentimiento de envidia
gracias a esta falsa idea de igualitarismo. Como acabamos de
apuntar, mucho han contribuido, seguramente sin darse cuenta y de
manera poco intencionada, los grandes referentes sociales del
mundo empresarial como Steve Jobs o Mark Zuckerberg, cuando al
mostrarse en publico aparecian vestidos y ataviados con la misma
ropa que cualquiera de nosotros llevariamos en un dia normal.



Si hacemos caso de Bertrand Russell, tenemos que decir que
cuando las clases sociales eran fijas la envidia entre estratos no
existia: «En las épocas en las que las jerarquias de las clases
sociales eran fijas las clases bajas no envidiaban a las clases altas».

Claro, esto no quiere decir que tengamos que volver a los
compartimentos estancos y la inmovilidad social, ni mucho menos,
pero tenemos que activar el interruptor del pensamiento critico
cuando vemos a multimillonarios y triunfadores vestidos con unos
vaqueros, una camiseta, una sudadera, unas zapatillas de deporte
normales, un reloj vulgar..., es decir, se presentan al mundo como
gente normal, con la que te podrias llegar a sentir identificado,
falsificando la realidad.

Bertrand Russell escribe a principios del siglo XX (mas de cien
afnos ya) las siguientes palabras sobre la envidia:

«Entre todas las caracteristicas de la condicion humana normal,
la envidia es la mas lamentable; la persona envidiosa no solo
desea hacer dano y lo hace siempre que puede con impunidad,;
ademas la envidia la hace desgraciada. En lugar de obtener placer
por lo que tiene, sufre por lo que tienen los demas. Si puede,
privara a los demas de sus ventajas lo que para él es tan deseable
COMO conseguir esas mismas ventajas para si mismoy.

Si nos centramos en este ultimo dato y analizamos las estadisticas
de suicidio de los paises desarrollados, estamos forzados a concluir
que no estamos enfocando bien el proceso de educacién moral,
social y personal. Algo estamos haciendo mal para que las personas
que tienen sus necesidades vitales mas que cubiertas, y toda una
vida por delante, se sientan tan fracasadas, ftristes,
desesperanzadas..., de modo que, afno tras ano, aumente el
porcentaje de suicidios. Un suicidio que, en ocasiones, es la
manifestacion de sentirse el unico responsable de las cosas que a
uno le han pasado, de no haber logrado los objetivos que sonaba,
de sentir que la derrota que sufre, sea la que sea (laboral,
emocional, social...), solo es atribuible a él. Es la dafina idea del
fracaso como responsabilidad totalmente propia, incrustada en un



vacio irreal donde no existen agentes externos a ella, ni
circunstancias vitales, ni contextos...

ENVIDIA 3.0: LO QUE FACEBOOK SE LLEVO

La envidia siempre ha estado destinada a personas cercanas, a
conocidos, a gente con la que uno se puede comparar o sentirse
medianamente identificado. Pero con la globalizacion y el uso de las
nuevas redes sociales, resulta que hemos aumentado el numero de
relaciones, de amigos de nuestros amigos, de modo que también
hemos incrementado la posibilidad de envidiar. Por si fuera poco, en
estas nuevas redes sociales como Facebook, las personas falsean
la realidad (o la presentan de manera muy parcial), cuando lo que
en ellas se publica son momentos muy interesados, donde reflejan
la aparente parte maravillosa de sus vidas, de su supuesta
cotidianidad. Todos riendo, sonriendo, viajando, divirtiéendonos,
mostrando nuestras mejores caras, nuestras mejores poses,
nuestros mejores perfiles. Y claro, cuando abrimos en verano
Facebook y vemos a todos esos conocidos presumiendo de unas
maravillosas vacaciones, y tu estas en Coérdoba, a 45 grados,
entonces te invade una sensacion de fracaso y desanimo, mezclada
con envidia, que machaca cualquier intento de sentirte bien y feliz
con tu situacion.

El muro de Facebook (lo uso como paradigma y ejemplo de este
tipo de redes sociales, pero me valen todas las que engloban de
fondo el mismo concepto) necesita que el interruptor del
pensamiento critico esté encendido constantemente, de lo contrario
es tremendamente dafiino para nuestra felicidad y estabilidad
emocional. El 21 de mayo del 2017, el periodico El Pais publicaba
un articulo que titulaba «Instagram, la peor red para la salud mental
de nuestros jovenes», donde exponia el dafno que causaba esta red
cuando se usa «descerebradamente», generando ansiedad vy
depresion.



Todos intentamos ofrecer una imagen ideal de nosotros y de
nuestras vidas, de nuestros hijos, de nuestro trabajo..., todos
intentamos escribir reflexiones muy acertadas, a veces divertidas, a
veces profundas... El problema, cada vez que usamos estas redes
sociales, es que no analizamos lo que realmente nos muestran
nuestros conocidos en sus muros. Y claro, al tener a tantos
conocidos que exponen su idealizada vida, no podemos reprimir un
sentimiento de envidia hacia lo que exhiben.

Antes apenas envidiabas a unas cuantas personas con las que
habias crecido y tenias contacto, o algunas nuevas que conocias
durante el trayecto de la vida y sabias de sus realidades. Pero ahora
la cosa cambia, las redes sociales, si no hemos logrado desarrollar
un aparato critico que analice y nos predisponga emocionalmente a
usarlas, son una fuente de insatisfaccion y envidia muy importante.
Por eso es primordial si decidimos aventurarnos a usar estas redes
sociales o a dejar que nuestros hijos lo hagan, asegurarnos
previamente de que somos plenamente conscientes de lo que alli
vamos a encontrar... Tenemos que dejar que la razon sea la que
imponga el sentido comun, sabiendo que en realidad todo lo que se
suele mostrar es virtual, y asi, el sentimiento de envidia sera
medianamente sofocado.

ENVIDIA COCHINA

Puestos a distinguir entre los distintos tipos de envidia, podriamos
reducirlos a dos, la sana y la insana, y aunque en realidad estos dos
modelos no son otra cosa que un eufemismo, existen dos maneras
diferentes de sentir envidia. La envidia sana esta relacionada con
tus aspiraciones personales, es aquella que al sentirla te impulsa a
que te esfuerces por alcanzar el mismo objeto o estatus que estas
envidiando.

Esta envidia sana es sencilla, ves que alguien ha logrado algo que
a ti te gustaria lograr, que ademas crees y sientes que es factible
para ti y te pones manos a la obra para conseguirlo.



La envidia sana se puede producir de dos maneras. La primera es
la que tienes cuando alguien cercano logra alcanzar objetivos que tu
te has propuesto, eres testigo de que otras personas logran
conseguir tus suefos. En este primer sentido, si al final también
alcanzas ese suefo, entonces el grado de satisfaccion sera grande
porque el objetivo ha sido trazado previamente por ti. Es una envidia
que no te envenena y ademas te provoca una inmensa felicidad
cuando consigues aplacarla porque has logrado igualarte a las otras
personas que envidias, pero sobre todo has conseguido superarte a
ti mismo. Es como cuando entrenas con otros compaferos de
equipo para llegar a jugar en primera division y de repente os
convocan a tres jugadores para ascender al primer equipo. Te
vuelves loco, y el hecho de que otros dos hayan sido convocados no
le quita satisfaccion a tu éxito. Es por lo que llevas luchando toda tu
vida y entrenando, incluso cuando veias a compafieros que
triunfaban antes que tu nunca tuviste un sentimiento de envidia
cochina, sino todo lo contrario, de admiracion.

El segundo tipo de envidia sana, que sin embargo no es tan
reconfortante, es el que se produce cuando de repente deseas algo
que has visto a otra persona y, hasta ese momento, no te habias
planteado que tu lo deseabas. En este segundo caso la envidia
cambia, principalmente porque el objeto u objetivo de envidia no
habia sido previamente seleccionado por ti. No parte como una
inquietud anterior que ya estaba latente desde hacia tiempo. Todo lo
contrario, ese objeto de envidia parte del exterior hacia nosotros,
queremos lograr lo que otros han logrado porque creemos que nos
hara felices, que provocara que nos sintamos mejor, o0 simplemente
deseamos tener o experimentar lo que otros tienen pero que, hasta
ese momento, no habiamos sentido la necesidad de tener. Entonces
nos ponemos manos a la obra para lograr ese objetivo. Pero lo que
no sabemos es que, por lo general, al conseguirlo, el grado de
felicidad o satisfaccion no es tan alto como esperabamos. Por
sacarle algo positivo, este segundo caso de envidia sana nos sirve
como refuerzo de la autoestima si logramos el objetivo propuesto,
pero no es tan util a la hora de medir la intensidad de nuestra
felicidad y satisfaccion, puesto que es una envidia que parte del



exterior hacia nosotros, y no es una necesidad generada del interior
hacia fuera. En la mayoria de los casos, el objeto de envidia no es lo
que el otro posee, sino el sentimiento de felicidad que el otro
proyecta.

El problema brota cuando sufrimos lo que en Espaia
denominamos «envidia malsana» o «envidia cochina». En estos
casos la envidia aparece para envenenarte por dentro, porque
piensas que los demas no son merecedores de sus logros, de sus
posesiones, de la vida que llevan, de la pareja que han elegido, de
los hijos que tienen, del trabajo que ejercen... Han tenido mucha
suerte, porque, segun tu vision de la vida, ellos no han hecho ningun
mérito para estar como estan, o bien ha sido cuestion de suerte. Es
decir, esta envidia malsana la has interiorizado como Ia
manifestacion de un proceso de injusticia, del que unas personas se
han beneficiado de una manera completamente ilegitima. Sientes
que la balanza del esfuerzo, el mérito, y la recompensa se ha
desequilibrado de manera irracional e injusta hacia personas que
piensas que no son merecedoras de nada de lo que tienen.
Entonces envidias dos cosas: una es lo que han conseguido y otra
es la suerte que crees que han tenido y que te gustaria que fuera
tuya. Como en tu fuero interno se ha quebrado la idea de
meritocracia y de (falsa) igualdad, entonces lo que deseas es que a
esas personas les arrebaten sus logros y posesiones. Ya no
envidias con el objetivo de tener tu, de poseer tu, o de alcanzar sus
logros.

Ahora tu envidia (cochina) se centra en que las personas que,
desde tu criterio, no son merecedoras de lo que tienen, sean
despojadas de ello para poder volver a creer en la balanza de la
igualdad, de la justicia y de la meritocracia para que todos podamos
estar en el mismo punto de partida. Este tipo de envidia te
envenena, porque tu objetivo, tu Unica obsesidon es desposeerlos de
lo que tienen. Esta envidia malsana se centra en quitar en lugar de
obtener, se focaliza en el otro, en vez de en uno mismo, y es la peor
de todas porque aumenta la insatisfaccion a sus niveles mas altos.



PENSAMIENTO VISUAL: EL CASO DE BUTAN

En muchas ocasiones la envidia usa como principal instrumento la
imagen. Las redes sociales tipo Facebook o Instagram hacen uso
indiscriminado de imagenes. El poder de la imagen se ha
multiplicado exponencialmente con la globalizacion, pero sobre todo
con la invasion de las pantallas. Lipovetsky dedica un capitulo en su
libro La pantalla global a lo que €l denomina «la omnipantalla».
Estamos rodeados de pantallas desde que nos levantamos hasta
que nos acostamos. La cotidianidad ha sido tomada por una
infinidad de pantallas a las que dedicamos demasiada atencion. La
pantalla en torno a la cual giraban nuestras vidas antes de la
globalizacion, la television, ha cedido su trono a la pantalla del movil
que llevamos en los bolsillos, a las pantallas de las tablets, a las
pantallas de los ordenadores, a las pantallas informativas vy
publicitarias de las ciudades, a las pantallas que se encienden y se
apagan a diario en las aulas de los colegios, institutos,
universidades...

Con la proliferacién de las pantallas, no ha llegado la preparacion
mental para poder hacer un uso correcto de las mismas. Nuestra
manera de mirarlas apenas ha cambiado en lo referente a la
educacion visual, sin embargo su lenguaje ha evolucionado.
Dependiendo del soporte de pantalla su formato es totalmente
distinto. Este lenguaje deriva de la intencionalidad de cada pantalla
y del modelo de transmision del mensaje. Sin embargo, esta
invasion no ha venido acompafnada de ningun modelo educativo que
centre su atencion en aprender a mirar las pantallas, en aprender a
distinguir los tipos de lenguaje que utilizan. No es de extranar que si
ponemos la misma actitud, atencion y le damos Ila misma
credibilidad a la pantalla de nuestros moéviles que a la del ordenador,
0 a la de la television, entonces estaremos cayendo en una incultura
visual, algo que esta a la orden del dia.

No estamos educando criticamente al consumidor de pantallas, no
estamos formando a las personas para que se acerquen a estas con
el aparato critico activado. Las consecuencias son cada vez mas



evidentes, aumentan enfermedades como la anorexia o la bulimia
porque, entre otros factores, no tenemos la capacidad de analizar
debidamente las imagenes. Aumentan las depresiones y el estado
de insatisfaccion cuando consumimos imagenes virtuales retocadas
con programas de ordenador, donde todo el mundo aparenta llevar
una vida idilica.

Las imagenes penetran en nuestro cortex cerebral sin apenas
resistencia, tienen la ventaja de impactar emocionalmente a nuestro
yo mas interno, sin pasar ningun filtro que nos ayude a realizar un
analisis de las mismas. Por seguir con el tema de las redes sociales,
si no prestamos atencion critica a lo que en ellas vemos,
terminaremos sufriendo las consecuencias de la envidia, entre otras
muchas cosas, que nos pasaran una factura emocional. Los dueinos
de las redes sociales saben muy bien el poder que tienen las
imagenes, limitando el texto, de manera que el ojo sea el que envie
la informacion directamente al lado emocional.

Para ejemplificar este poder de la imagen usaremos el pais de
Butan, que durante mucho tiempo ha ocupado los primeros puestos
en el ranking mundial de ciudadanos felices. De hecho, la politica de
sus gobernantes, desde 1971, se ha centrado en el desarrollo de la
Felicidad Nacional Bruta, en lugar del Producto Interior Bruto.
Intentaban que sus ciudadanos fueran lo mas felices posible,
potenciando las relaciones sociales, a través de fiestas nacionales y
locales, teniendo una buena sanidad publica, una buena educacion
publica, y cuidando las tradiciones. A esto se le sumaba que hasta
1999 la television no habia hecho acto de presencia en este
pequeno pais, que se encuentra en el Himalaya.

Pero con la llegada de la imagen virtual, de la television, todo esto
se trastoco. Es sintomatico que incluso los gustos estéticos, y sobre
todo los culturales, en apenas un suspiro, cambiaron radicalmente, y
los ciudadanos de Butan empezaron a sentirse desgraciados e
infelices. La mujer de Butan tenia el rol de mujer fuerte, capaz de
colaborar con las tareas de agricultura y ganaderia, salia de su
hogar para ayudar, al mismo tiempo que era capaz de sacar a la
familia adelante. Los hombres de Butan se enamoraban de este
perfil de mujer. De repente empiezan a consumir la television. Una



sociedad tranquila, de religion budista y tradicional en sus
costumbres sufre una invasion de pantallas y de imagenes para la
que no estaba preparada. El shock social, cultural y psicologico fue
mas fuerte de lo esperado, y los indices de felicidad de los
ciudadanos de este pais cayeron en picado en apenas dos anos
como consecuencia del consumo de la imagen televisada. A los
hombres de Butan dejaron de gustarles sus parejas, y el modelo
estético y social de mujer que tenia se quedo, del dia a la noche,
desfasado. Los hombres dejaron de ver atractivas a sus mujeres, y
las mujeres también dejaron de sentirse guapas al compararse con
las modelos y actrices que emergian en las pantallas.

El poder de la imagen virtual trastocé la estabilidad psicologica, la
cultura y el modelo de felicidad de una sociedad que tenia
asentados sus criterios y valores. En los analisis que se han
realizado del fendmeno de Butan, encontramos uno relacionado con
la educacion budista y el modo en el que los ciudadanos de Butan
comprendian el mundo. Para el budismo, la imagen genera
directamente un deseo, y el deseo provoca una insatisfaccion hasta
el momento en el que este se consuma, de modo que la llegada de
millones de imagenes diarias que emitia la televisidon provoco en
esta poblaciéon un malestar de deseos insatisfechos, una infelicidad
estimulada por el hecho de no estar preparados para asimilar los
efectos de la imagen-pantalla.

LA ADMIRACION COMO ANTIDOTO

Russell ofrece otra solucién para intentar no dejarse arrastrar por el
sentimiento de envidia: abandonar el habito de pensar por medio del
modelo de comparaciones. Tenemos que centrarnos en nosotros y
en las cosas buenas que nos pasan.

Imaginemos que estamos en vacaciones, puede que no sea en
una playa del Caribe, donde se fue nuestro vecino, o en el crucero
del que siempre habla el comparnero de trabajo, o en el chiringuito
de la foto del muro de Facebook de tu amigo, pero si piensas con el



habito de la comparacion, entonces no te centraras en tus
vacaciones, sino en las de los otros. Igual estas en Cérdoba porque
el dinero o las circunstancias no te permiten irte de vacaciones, y
sales esta noche a tomarte unas cafas en una de las terrazas de la
Ribera, disfrutando de unas tapas a la orilla del rio, pasando un
buen rato, con buena conversacion y amigos, o con tu pareja, o con
la familia. La clave en ese momento es centrarte en lo que estas
haciendo, potenciar el agradable rato que tienes delante, sentirte
bien. En el fondo se trata de evitar comparar tu situacién con la de
otros que hacen lo mismo que tu, pero en la playa de Bolonia o en
Isla Canela. El habito de pensar comparandonos es problematico.
Asi lo dice Russell:

«Para el sabio, lo que se tiene no deja de ser agradable porque
otros tengan otras cosas. En realidad la envidia es un tipo de vicio
en parte moral y en parte intelectual, que consiste en no ver nunca
las cosas tal y como son, sino en relacién con otras cosas».

El mismo Bertrand Russell pone la solucidon a este sentimiento tan
destructivo tanto para nosotros mismos como para los demas. Esa
solucién es la admiracion:

«Quien desee aumentar la felicidad humana debe procurar
aumentar la admiracion y reducir la envidia. [...] La unica cura
contra la envidia en hombres y mujeres normales es la felicidad, y
el problema es que la envidia constituye un obstaculo para la
felicidad».

Tan simple y evidente, si quieres ser mas feliz solo tienes que
activar ese interruptor del pensamiento critico y pensar bien. Pensar
que el habito de comparar puede ser dafiino y no suele aportar
felicidad a tu vida, y que para evitar comparar, el mejor ejercicio es
centrarse en uno mismo, buscar y degustar lo bueno de cada
situacion. Si ademas eres capaz de admirar mas y envidiar menos,
entonces el camino hacia la felicidad es mucho mas facil.



SADISMO SOCIAL: LA CcULPA

Tenemos que construir un orden de prioridades y es aconsejable
que sean las menos posibles, es decir, es importante tener claras
algunas prioridades en la vida, pero que sean pocas, y sustituir las
pretensiones futiles por realidades palpables. Somos personas que
exigimos constantemente, incluso a nosotros mismos, y lo hacemos
durante todo el tiempo. Juzgamos a los demas y a veces de manera
severa.

El nivel de exigencia, en casi todas las parcelas de la vida, es tan
alto que no somos capaces de rebajar esta tension hacia nosotros, y
nos hemos convertido en verdugos de nuestra propia identidad. La
sensaciéon de felicidad que solemos buscar en lo cotidiano es la de
una felicidad superficial porque cuando hacemos un analisis sobre
nuestra vida centramos la atencion en los defectos y en las
necesidades que tenemos que rellenar antes que en las virtudes o
en las satisfacciones de lo que poseemos o de lo que hemos
logrado.

Sin darnos cuenta hemos interiorizado un modelo de felicidad
perfecto de cara a la galeria y nos hemos fijado metas muy altas sin
tener en cuenta el sufrimiento que nos imponemos. Las
consecuencias estan a la orden del dia, la depresion es la
manifestacion mas palpable de esta sensacion de infelicidad que
nos invade. Pero esta infelicidad que procede de una adulterada
version de autoexigencia, tiene solucion, siempre que sepamos
activar el interruptor del pensamiento critico.

Sentirse a gusto con uno mismo es la base de la felicidad, pero
tenemos que distinguir entre sentirse bien con uno mismo y ser un
conformista por miedo a no alcanzar nuestros objetivos. Muchas
personas se flagelan moral e intelectualmente porque tienen una
imagen ideal del hombre o de la mujer que les gustaria ser, y
cuando se analizan, se dan cuenta de que estan muy lejos de esa
imagen. Bertrand Russell afirma que este sentimiento de infelicidad
y desgracia procede de ser muy severo con uno mismo, con ese



ideal que cada uno ha proyectado en su interior. Entonces la unica
solucion es relajar esta atencion que se tiene sobre uno mismo y
poner el foco fuera de si. No deja de ser paraddjico que durante la
historia de la filosofia siempre se haya insistido en la importancia de
«conocerte a ti mismo» para alcanzar una vida plena y equilibrada, y
que ahora, después de este bombardeo, resulte que la solucidén que
Russell propone para todos aquellos «desdichados cuya absorcion
en si mismos es tan profunda que no se puede evitar de ningun otro
modo» sea la de tener una disciplina de atencion hacia el exterior,
centrarse en lo que esta fuera de ti, distraer la atencion de ti mismo.

En muchos tratamientos contra la depresion o la ansiedad, la
dificultad principal de algunos sujetos esta en identificar el origen del
problema. En algunos casos no es otra cosa que haber sido
demasiado autoexigentes, intentando alcanzar a ese yo ideal que
hemos prefabricado. Son personas que estan en constante
desaprobacion con ellas mismas porque creen que deberian ser de
otra manera y se fustigan dia y noche por ello. No es facil tratar a
este modelo de persona que se siente desgraciada a pesar de que,
desde el exterior, los demas no la vean como tal. No lo es porque la
lucha que tiene que emprender cada uno es consigo mismo, que es
la peor lucha de todas, la mas dura, porque el objetivo es derrotar
ese ideal incrustado procedente de miles de cuestiones ajenas y
que ha logrado hacerse un hueco entre nosotros.

. Como logra fabricarse este dafino ideal del yo en esas
personas? La mayoria de las veces se introduce porque en su
camino no ha encontrado el obstaculo del pensamiento critico. El
pensamiento critico, si esta activado, es una de las mejores barreras
de cara a controlar el paso de ideales daninos que se van
adentrando en nosotros desde pequefios, y a medida que somos
adultos es mas dificil extirparlos. Los medios de comunicacion, las
noticias y las redes sociales van aumentando el concepto de vida
ideal, y si no pasan el filtro del pensamiento critico se convierten en
nuestros acompanantes toxicos.

Si somos de los que nos sentimos constantemente desgraciados,
infelices, angustiados, Bertrand Russell nos propone esa solucion
aparentemente poco ortodoxa para la filosofia: centrar la atencién



fuera de uno mismo. Cuando el sentimiento de desaprobacion vy
desgracia es hacia nosotros, entonces hay que mirarse menos el
ombligo y dar prioridad al exterior. Hablando sobre si llega a afirmar:

«Poco a poco aprendi a ser indiferente a mi mismo y a mis
deficiencias; aprendi a centrar la atencion, cada vez mas, en
objetos externos: el estado del mundo, diversas ramas del
conocimiento, individuos por los que sentia afecto. Es cierto que
los intereses externos acarrean siempre sus propias posibilidades
de dolor: el mundo puede entrar en guerra, ciertos conocimientos
pueden ser dificiles de adquirir, los amigos pueden morir. Pero los
dolores de este tipo no destruyen la cualidad esencial de la vida,
como hacen los que nacen del disgusto con uno mismo. Y todo
interés externo inspira alguna actividad que, mientras el interés se
mantenga vivo, es un preventivo completo del aburrimiento».

Es decir, para evitar esa clase de obsesion con uno mismo que
nos llega a castigar porque nunca nos sentimos bien con nuestra
realidad, con nuestra personalidad, con nuestros logros, Russell
recomienda como terapia prestar interés a lo que esta en nuestro
exterior.

El problema se acrecienta cuando metemos otro factor en la
ecuacion. Como empezamos a exigirnos a nosotros,
inevitablemente tratamos de extrapolar esta exigencia a los demas,
llegando a juzgarlos por el rasero con el que nos juzgamos. Por eso
no es de extrafar que siempre terminen decepcionandonos e
irritdndonos, sobre todo porque al ser severos con todo lo referente
a nuestra vida, aquel que no comparta nuestra perspectiva, lo
tacharemos de fracasado, inutil, perezoso... Nos suele costar
mucho entender que hay otras personas que tienen otra filosofia de
vida, que sus prioridades estan a afos Iluz de nuestros
requerimientos, y cometemos el error de calificarlas desde nuestra
perspectiva de exigencia laboral/moral.

No hay nada mas dafiino para una relacion laboral que tener a tu
lado a una persona para la que el trabajo sea el eje central de su
vida y de su felicidad. Alguien que solo entienda su progreso vy



desarrollo a través del reconocimiento y del éxito laboral. Este tipo
de personas, si no tienen la madurez del pensamiento critico
suficientemente desarrollada, no pueden evitar juzgar a las demas
por medio de su rasero. De modo que la exigencia en los
estandares de trabajo que se aplican terminan queriéndola imponer
a todos los que estan a su alrededor, cayendo en una dinamica de
rechazo y negatividad para aquellos que no comparten su vision de
la vida asociada al plano laboral.

Pero si bien esto le puede ocurrir al que pone su esfuerzo y
desarrollo personal en el plano laboral, también le sucede al que
esta en el foco contrario. Todos tenemos un conocido que es un
genio en el escaqueo a la hora de trabajar, alguien a quien el trabajo
no le interesa pero no tiene mas remedio que trabajar. Esta persona
esta convencida de que su oficio no le aporta nada positivo para su
desarrollo personal, a excepcion del salario, pero ademas intenta no
cumplir con sus labores y a la minima de cambio trata de zafarse de
sus obligaciones, de quitarse de en medio, de cargar el muerto al
companero. Estos sujetos que no se exigen a si mismos en el
trabajo y ademas tratan de escabullirse no pueden evitar, en la
mayoria de las ocasiones, juzgar a los demas por ese rasero, y asi,
al que se entrega en cuerpo y alma al trabajo lo juzgan con crueldad
y dureza. Todos aquellos que no tengan la concepcion del trabajo
que ellos tienen es porque, o bien estan alienados, o son idiotas, o
lameculos, o llevan vidas tristes... Unos porque piensan que todos
son vagos o inutiles, porque al no estar a su altura, al no asumir el
compromiso que ellos tienen, y los otros porque creen que estos son
obsesivos chupatintas. Son dos modelos de personas convencidas
de que los demas serian mas felices, o les iria mejor, si fueran
capaces de imitar o interiorizar el modelo de vida que ellos han
elegido.

La mejor salida para no caer en estos extremos esta en saber
situar el término medio y, a la vez, evitar las comparaciones,
teniendo siempre activado el interruptor del pensamiento critico, de
lo contrario el sufrimiento se apoderara de nosotros. Tenemos que
entender que nuestro modelo de vida no tiene por qué exportarse a
los demas, es mas, si logramos comprender que cada persona



tendra una filosofia de vida distinta, con prioridades diversas,
entonces conseguiremos no alterarnos cuando los demas no vean la
vida como nosotros la vemos. La idea es no pensar que nuestra
filosofia es la mejor para todos, no querer imponer nuestra vision de
la realidad a los demas, sino entender que existen otras
percepciones que, si bien no compartimos, podemos respetarlas
siempre que no sean perjudiciales para nadie.



CONTRA LA FRAGILIDAD EMOCIONAL

Todos hemos oido alguna vez la frase «sufrir estoicamente», pero
quiza no todos sabemos lo que esto quiere decir. El sufrimiento que
no es infringido de manera voluntaria es doloroso. La vida nos tiene
dispuestos momentos de amargura y desconsuelo para los que hay
que estar preparados. De igual modo tenemos que pertrechar a
nuestros seres queridos lo mejor que podamos. Porque educar en la
felicidad y en la alegria parece tarea sencilla (aunque si queremos
tomarnos en serio el proyecto de una buena vida la cosa se
complica bastante), y recibir buenas noticias o vivir experiencias
placenteras, aparentemente no necesita mucha preparacion. Sin
embargo, aleccionarnos para los posibles reveses que la vida nos
pone por delante tiene algo mas de enjundia, de trabajo, de
preparacion. Porque no llegaremos a desarrollar una vida
equilibrada, y por lo tanto plena, si no sabemos como enfrentarnos a
la cuestion del dolor.

Por suerte, con los avances en medicina, el dolor fisico parece
superado o controlado en parte. Las personas que como Yo
tenemos poca tolerancia al dolor fisico, contamos con una pléyade
de quimica que ayuda a sobrellevar bien la mayoria de las
dolencias. Ademas sabemos que el dolor fisico suele ser temporal,
por lo que la angustia en torno al mismo es bastante mas relajada.

Pero el que nos preocupa es el dolor emocional, el dolor mental, el
que a veces se convierte en una suerte de miedo irracional, o de
obstaculo que parece insalvable porque no sabemos coémo
afrontarlo, y tampoco cuanto tiempo durara. Cada vez estamos peor
preparados para afrontar este tipo de sufrimiento. Solo tenemos que
ver la cantidad de investigaciones, libros, articulos, programas de
television, innovaciones en el plano educativo... que se estan
llevando a cabo en lo referente a la educacion de las emociones.

Nunca se ha hablado tanto, nunca se ha conocido tan a fondo el
mecanismo de funcionamiento de las emociones, y sin embargo
somos incapaces de entenderlas en nosotros mismos. Estamos
prestando mucha atencién a las emociones y nos estamos dejando



llevar, manipular y controlar por las mismas en lugar de ser nosotros
quienes las controlamos. Las emociones empiezan a dominar al ser
humano y no viceversa. Estamos en un periodo de fragilidad
emocional que nos mantiene ocupados en el plano sentimental.

¢ Pero por qué tanta insistencia en educarnos emocionalmente?
Creo que existe algo de neofilia en este supuesto, es decir, algo de
dejarse llevar por la novedad. Las emociones se han puesto de
moda y las terapias emocionales aparecen a diestro y siniestro
como la panacea para todos los problemas. Se esta imponiendo una
educacion centrada en terapias emocionales porque lo racional
requiere esfuerzo y lo emocional es mas liviano.

En la sociedad hipermoderna las personas demandan soluciones
rapidas, sencillas, que conlleven poco esfuerzo, de modo que el
pensamiento critico, la capacidad de analizar o la necesidad de
«pararse a pensar» no tienen facil venta. Insistimos en educar las
emociones, pero siempre desde el agrado. La consecuencia
inmediata es la falta educativa de las emociones mas negativas,
como la frustracion, la ira, la impotencia, el tedio... Queremos
experimentar siempre emociones positivas y censuramos todas las
demas, las rechazamos, las rehuimos. El error de estos modelos
educativos se manifiesta cuando los malos momentos florecen,
cuando la pesadumbre y la consternacion hacen acto de presencia.

Otras veces, sin embargo, sufrimos mas de lo necesario, me
atreveria a decir que sufrimos muchas veces de manera
innecesaria. En muchas ocasiones somos nosotros los propios
culpables de nuestro sufrimiento, y lo hacemos porque, a su debido
tiempo, no nos educaron a «saber sufrir» y, a medida que crecemos,
la vida saca su arsenal de malos momentos sin que estemos
preparados para combatirlos. Sufrimos porque no sabemos afrontar
la vida con el equilibrio adecuado a la hora de medir la intensidad de
los problemas que «creemos» tener. Padecemos esa especie de
«potenciatitis», es decir, potenciamos, aumentamos, exageramos
los problemas, los categorizamos, los inflamos, los hacemos
importantes y terminamos abrumados por la dimension que les
hemos conferido.



¢ Pero por qué este auge de lo emocional? Nuestros abuelos,
incluso nuestros padres, no se preocupaban tanto por el tema
emocional. Su mundo era mas duro a nivel de comodidades, sus
opciones eran muy limitadas y su contacto con el exterior se reducia
a lo cercano, a lo préximo, en definitivas cuentas, a lo real. Tenian
por costumbre aceptar, en la medida de las posibilidades, Ila
sociedad en la que les habia tocado vivir, y dentro de sus
capacidades y de la realidad de su estatus social, buscaban Ila
felicidad. El trabajo era un medio para ganar dinero, y la dicha solia
atesorarse al margen de la economia, en la franja personal de la
vida, separada del materialismo. Por una parte, la aceptacion de
esta realidad tenia un halo de tristeza porque cercenaba Ia
capacidad de sofiar con cambiar radicalmente la situacion, pero por
otra parte, se partia de una realidad y se vivia conforme a ella,
buscando una felicidad sencilla, teniendo una vida emocional mas
transparente que la actual.

Este imperio del cuidado emocional que aumenta, pone especial
acento en el tema educativo. La pedagogia actual esta haciendo
hincapié en «educar las emociones», como si esto no se hubiese
hecho nunca. Antes las emociones eran un complemento mas, algo
que acompanaba a unos deberes, unos contenidos, un aprendizaje
de la disciplina, unas exigencias determinadas..., y ahora las
emociones (pero solo las positivas y agradables) son el eje central
desde el que pivotan todos los demas factores.

Estamos siendo testigos de un momento de explosion de nuevas
metodologias pedagdgicas, como los trabajos por proyectos, en los
que el nino, partiendo de los temas en los que se siente a gusto, con
los que se identifica, comience a trabajar. Desde los nuevos pulpitos
educativos, se pregona que la educacion sin emocion positiva no es
buena, y no paran de inventarse estrategias educativas docentes
donde el infante siempre se encuentre comodo con la situacién que
se le propone a cada momento.

Estamos cayendo en lo que se denomina un «paidocentrismo», es
decir, el nifo es el centro de todo, todo gira en torno a él y, lo que es
peor, en torno a su felicidad y satisfaccion. Educamos, desde la mas



temprana edad, en insertar y cuidar las emociones positivas las 24
horas del dia.

Hay que estar contentos mientras estudiamos, mientras
aprendemos, hay que estar felices también en el trabajo, sentir que
nos apasiona lo que hacemos en cada instante, en cada momento.
Pero si solo podemos o debemos aprender, o ensenar, con el
refuerzo y el amparo de emociones positivas, estamos manipulando
la idea de una vida real, donde, como hemos estado analizando,
existen muchos factores imponderables que nos provocaran
desazon, desanimo, dolor, decepcidn, angustia, ansiedades Yy
alguna que otra depresion. Es decir, olvidamos educar también para
el sufrimiento.



HOBBES. PENSAMIENTO CRITICO CONTRA EL MIEDO

De los sufrimientos y malestares que encontraremos a lo largo de la
vida, el miedo sera uno de ellos. Pensar el miedo no siempre es una
tarea sencilla, sobre todo porque existen tantos tipos de miedo como
personas en el mundo. Cada wuno desarrolla un miedo
personalizado, distinto, singular, de ahi la dificultad a veces que
tenemos de entender los miedos de otras personas, sobre todo
cuando no se corresponden con los nuestros. Pero son muy pocas
veces las que reflexionamos sobre el miedo, tanto sus causas, que
a veces las conocemos, COmo Sus consecuencias, que no siempre
somos capaces de vislumbrar.

Hay pensadores relevantes que se han preocupado por entender
el proposito del miedo y de entre ellos me gustaria destacar a
Hobbes, que tiene aquella frase maravillosa: «El dia en que yo naci
mi madre parié dos gemelos, yo y mi miedo».

A veces el miedo viene provocado por el sadismo de alguien que
quiere hacernos sufrir, otras veces es la emocion irracional de una
situacion traumatica, y para algunas personas malintencionadas es
un arma de control. Hobbes y Maquiavelo, como bien sefiala José
Antonio Marina en su Anatomia del miedo, coincidian en que el
miedo es la emocion politica mas potente y necesaria, la gran
educadora de la humanidad. El propio Spinoza advertia que «es
terrible que el pueblo pierda el miedo». Tenemos miedo, por
ejemplo, a quedarnos sin trabajo y por eso claudicamos con horarios
que abusan, con jefes/as déspotas, con condiciones laborales
injustas... Tenemos miedo a que nuestros hijos sufran o, lo que es
casi peor, a no verlos felices, y entonces nos sacrificamos por ellos
para que no aprendan a sacrificarse. Tenemos miedo a no gustar, a
no encajar, y no cesamos de disfrazar nuestra personalidad en las
redes sociales. Puestos a tener miedo, los hay de todos los colores
y gustos.

El profesor Marina destaca algo esencial para diferenciar los tipos
de sufrimiento: saber distinguir los miedos individuales de los
colectivos. Son tiempos propicios para sembrar miedo en la



colectividad hasta alcanzar el nivel de panico. Solo basta remitirse al
fundamentalismo terrorista para entender lo facil que es, en plena
globalizacion, expandir un mensaje y causar miedo irracional,
inconsciente e irreflexivo en la poblacion. Asi, logra uno de sus
objetivos principales: que dejemos de sentirnos seguros.

Hobbes en su libro E/ Leviatan dedica la primera parte a analizar
las pasiones humanas y entre ellas se encuentra el miedo. Para
Hobbes, el estado natural del hombre, cuando vivia asalvajado, es
el de la guerra de todos contra todos. Es decir, antes de llegar a
considerar cualquier tipo de acuerdo con el semejante, el hombre
tenia la amenaza de la violencia, de la guerra, el miedo al otro
considerado como enemigo. Para Hobbes, el hombre es por
naturaleza vengativo y orgulloso, y su inclinacion mas importante es
el deseo de poder, que tiene como finalidad su propia conservacion.

En el estado de naturaleza, la guerra es la principal fuente de
proteccion y obtencion de poder. Pero con este modelo de vida
conforme a su naturaleza el resultado no puede ser otro que la
soledad y la desconfianza, porque cada uno se guia por sus
pasiones naturales, y esto le impedira, entre otras cosas, llevar una
vida placentera. Precisamente por este miedo, el hombre buscara
salir de este estado de naturaleza donde todos son enemigos de
todos para firmar un acuerdo que le proporcione seguridad. Este
acuerdo lo denomina «contrato social». Uno de los objetivos
principales de este contrato es aplacar el miedo y sentirse mas
seguros. El hombre decide elegir la seguridad aun sabiendo que
tendra que renunciar a ciertas libertades (la ley de la selva entre
otras cosas), en pos de una tranquilidad y de una seguridad. Pero
dentro de la seguridad que te proporciona el grupo, también surgen
los miedos del colectivo, miedo a que la economia empeore y
caigamos en una crisis global, a que el progreso tecnologico cree a
humanoides que dominen el mundo, a que el terrorismo ataque en
cualquier lugar y en cualquier momento... Cuando una ciudad sufre
un atentado terrorista, el miedo se apodera de sus habitantes
logrando que el objetivo de estos se cumpla.

Hobbes define el miedo como una aversidon, un esfuerzo por
apartarnos de algo. Es una emocion de repliegue, de refugio, de



ensimismamiento. El miedo te obliga a encerrarte en ti mismo, a
bloquearte, a «encapsularte». El objetivo de todo miedo es, por lo
tanto, aislar, separar. ¢ Qué seria ideal para los terroristas? Que nos
aislasemos, que nos quedasemos encerrados en casa, Sin
comunicacion entre nosotros, separandonos, sembrando la
desconfianza con el vecino, con el otro, porque cualquiera puede ser
un terrorista. Si queremos combatir al miedo, este pensador inglés
nos ofrece una soluciéon bien simple. Frente al repliegue y el
aislamiento, tenemos que anteponer el despliegue y la apertura.

Por eso cuando ocurre un atentado, nuestros politicos y la
ciudadania en general salen a la calle en un sentimiento de unidad
social, se despliegan por los mismos lugares del suceso para
decirles a los asesinos: «No tenemos miedo», y entre otras cosas,
no tenemos miedo porque estamos abriéndonos a los demas,
saliendo de nuestro ensimismamiento.

Ante el miedo, tanto el individual como el colectivo, tenemos que
activar el interruptor del pensamiento critico y abrirnos a los demas,
como el nino pequeno que, cuando le invaden los terrores nocturnos
y las pesadillas, acude a la cama de los padres y duerme tranquilo,
sintiéndose protegido con otros. Ya no se trata solo de racionalizar
el miedo, cosa que en muchas ocasiones logramos hacer sin
demasiado esfuerzo, sino de actuar, de tomar medidas reales, de
enfrentarse a él desplegandonos.



ESCUELAS HELENISTICAS. INSTRUCCIONES PARA
TIEMPOS DE CRISIS

¢, Qué tienen en comun las llamadas escuelas helenisticas de la
Grecia-Roma clasicas (epicureos, estoicos, escépticos...) con los
tiempos actuales? Todas ellas surgen en un periodo similar y, como
sefala el profesor Rodriguez Donis, tienen como hilo conductor
dotar al hombre de una tranquilidad de animo y serenidad que
parecia requerir el periodo historico en el que vivian. Un periodo de
gran convulsion y complejo que se corona con la conquista de
Oriente por Alejandro Magno. Hay que tener en cuenta que algunas
de estas escuelas que buscaban la virtud ética como modelo de vida
se fundaron por personas que vivian a caballo entre Oriente y
Occidente, como la escuela estoica, que se dice que fue fundada
por Zenodn de Citio, oriundo de Chipre y que muy probablemente, al
igual que otros muchos fildsofos griegos como los famosos
pitagoricos, tenia influencias del mundo oriental. Uno de los
principales objetos de investigacion de la filosofia oriental es el
concepto de espiritu 0 alma, y si a esto le unimos la influencia de la
parte occidental de Grecia, donde se imponia el imperio de lo
racional, encontramos una vision muy completa sobre el ser humano
y el modo en el que tiene que enfrentarse a la vida.

Traemos a colacion estas corrientes porque creo que el periodo en
el que nos encontramos comparte similitudes con aquel en lo
referente a la incursion de novedades e incertidumbres.

Las escuelas helenisticas surgieron como respuesta a una
sociedad convulsa y cambiante que habia perdido la estabilidad de
los modelos de vida que tenian. En la actualidad existe una
problematica paralela a la que ya sufrieron estos griegos y romanos.
Estamos en un nuevo periodo de desorientacion en lo referente al
futuro, un periodo de caos y de hiperestimulacion hasta el extremo
de la saturacion. No es de extranar que surjan movimientos que
pidan serenidad e introspeccion. El yoga, el mindfulness, la
meditacion, los spa que se multiplican, los gabinetes de psicologia y
de pedagogia, las terapias de grupo, los grupos de apoyo... se



convierten en elementos para ayudar en esta orientacion. Se
emprende una busqueda sin saber muy bien donde buscar, una
busqueda que convierte los libros de autoayuda en best sellers.

En el tiempo de creacidon y expansion de las escuelas helenisticas
y de sus doctrinas, estas aparecieron como respuesta a una
necesidad social de buscar serenidad, calma y orientacion sobre el
contexto historico y cultural que se vivia. Era una respuesta mas que
racional a un momento histérico complicado donde lo mas
importante era saber como llevar una buena vida. La actualidad, si
cabe, es mas desconcertante que nunca y sin embargo, a pesar de
la aparicion de miles de terapias, medicamentos, del auge de la
autoayuda..., estas no terminan de estabilizar a las personas y cada
momento que pasa, se sienten mas desorientadas, mas
insatisfechas, mas frustradas... La depresion ya se ha convertido en
la primera enfermedad que acorta la vida de la poblacion mundial y
se calcula que para el 2020 una de cada tres personas sufrira
depresion a lo largo de su vida.

Junto al hiperconsumismo y a la desorientacidon aparece la
necesidad de reflexionar y tomar distancia, pero lo que mas se
demanda es una guia para la felicidad. Este es el principal problema
de las sociedades que experimentan grandes cambios de
paradigma. La globalizacion y me atreveria decir que la
multiplicacion de las pantallas, unida al abuso del tiempo que
pasamos delante de las mismas, son dos paradigmas que se han
impuesto de manera autoritaria.

Tres elementos se muestran como grandes retos para afrontar el
presente y construir una identidad sélida frente a lo que hemos
venido llamando, usando prestado el término de Bauman, «una
identidad liquida». Estos retos son el hiperindividualismo frente a la
ciudadania o el grupo. La neofilia (amor a la novedad) que se ha
incrustado como un dogma sin ni siquiera cuestionarse si cualquier
novedad que surja es buena (se da por hecho que lo es) y la
turbotemporalidad, que ha cambiado la percepcion del paso del
tiempo de manera tajante (todo se ha acelerado exponencialmente,
no dejando espacio para la prediccion a medio o a largo plazo ni
tiempo para la deliberacion con cautela). Y estos nuevos



paradigmas con los que miramos el presente han complicado
bastante la orientacion para la vida.

Hasta hace poco el manual de instrucciones para la vida era
relativamente sencillo, sin grandes complicaciones, igual tampoco
tenia grandes secretos pero se accedia a él con cierta tranquilidad y
resignacion, y dentro del mismo se encontraba alguna paz, pocas
dudas, y sobre todo aceptacion. Se era feliz de una manera mas
sencilla, si bien también mas limitada. La vida era asi, era
conveniente que se viviese y se organizase de una determinada
manera, estaba orientada de un modo simple y las alternativas eran
escasas, pero, como ya hemos apuntado, la gente parecia no
complicarsela.

Los tiempos actuales han destrozado cualquier manual de
instrucciones posible. Los modelos para una buena vida se
multiplican, y la multiplicidad de criterios sobre los mismos hace que
siempre podamos encontrar buenas razones para cada uno. Si bien
esta apertura facilita que cada cual sea capaz de encontrar una
manera de acoplarse, o al menos de ilusionarse, intentando poner
en marcha su proyecto de vida, por el contrario, la falta de analisis
de los mismos provoca grandes insatisfacciones y desilusiones. Y
muchas de estas desilusiones son consecuencia directa de tener un
concepto adulterado de la felicidad y del placer.

Las escuelas helenisticas tenian como objetivo buscar modelos de
vida éticos que se llevasen a la practica y que no implicasen
grandes complicaciones, que orientasen el devenir de los afos
vividos de una manera racional donde la libertad individual se
mostrara como el bien mas preciado de todos. En la actualidad, al
aceptarse la multiplicacion de patrones de vida y encontrar
argumentos y contraargumentos en defensa de cada uno de ellos, el
sujeto se siente perdido. A la vez que se le da la oportunidad de
elegir entre muchos modelos, también se le anima a que pruebe
constantemente, a que experimente, hasta encontrar el que mejor
encaje en su perfil. La consecuencia es que entramos en un
consumo de modelos novedosos, buscando el ideal. La carencia de
un analisis critico, ejercido desde el centro de sus circunstancias, le
impide identificar cual es su ideal. La carencia de un analisis en



torno a la filosofia de vida hara que caiga en una espiral de
experimentacion ensayo/error donde, a la minima de cambio,
abandone un modelo de vida por otro.

EsTOICISMO: EL ARTE DE ENCAJAR EL SUFRIMIENTO

Introduciremos a los estoicos recordando el experimento de los
bebés que comentamos anteriormente y que pretendia probar que el
aumento de felicidad, satisfacciéon o agrado (llamese como quiera
cuando se trata de bebés) se produce cuando se tiene control de la
situacion, cuando se logra intervenir exitosamente en lo que sucede
en su entorno. Algo parecido es lo que propone la filosofia estoica,
tomar el control de tu vida, pero sobre todo el de tus emociones.

El término estoico proviene del lugar donde comenzo a impartir
sus lecciones Zenon de Citio, en Atenas, el Stoa Poikile, que era el
portico del agora de Atenas. Se calcula que la escuela de los
estoicos permanecio operativa cerca de 600 afnos. Muchas de sus
ensefianzas fueron retomadas y asimiladas en religiones como la
cristiana, de ahi la fama que, a dia de hoy, sigue teniendo. Si bien la
escuela y ensenanzas estoicas se desvanecieron, sus modelos de
vida y sabiduria han seguido siendo un ejemplo de conducta y saber
vivir hasta nuestros dias. Tomas de Aquino era un gran admirador
de los mismos y aceptd la doctrina de la virtud en su
comportamiento. El concepto de «Ataraxia» (intentar que nada te
perturbe el estado de animo), que analizaremos mas adelante, esta
relacionado estrechamente con el concepto budista de «nirvanay,
dejando muestras de sus ensefanzas también en otros modelos de
vida espirituales aparte del cristianismo. O incluso el propio
Montaigne era admirador del estoico Séneca y asi lo declara cuando
elige las Cartas a Lucilio de Séneca como modelo para sus
ensayos.

De entre los muchos modelos de vida que podrian traerse a
colacién de la mano de la historia de la filosofia, uno de los mas
exitosos siempre ha sido el estoicismo. No solo se convirtid en un



ideal de pensamiento o una teoria filosofica para los que querian
acercarse mas a la sabiduria, sino que también cristalizd en un
sistema de vida incluso para emperadores fildsofos como el
mismisimo Marco Aurelio.

Pero ¢por qué es util el estoicismo? El estoicismo es una escuela
de vida orientada a la serenidad, la calma y el autocontrol. Sirve
para ayudarnos cuando tenemos momentos de panico, momentos
de desesperacion, de ira, de rabia... al mismo tiempo que nos
ensena a mantener la serenidad. El estoicismo, como intentaremos
explicar, nos puede ser muy util y dotarnos de una serie de armas
que nos ayuden a llevar mejor estas situaciones mejorando y
equilibrando nuestro animo. Por ejemplo, cuando nos invade la
tristeza, lo normal siempre es escuchar palabras de aliento de los
seres queridos, pero para los estoicos este alivio era
contraproducente, el hecho de animarte, de decirte que no pasa
nada, que no es para tanto, que vendran tiempos mejores... es
estupido, porque para un estoico dar el consuelo de la esperanza
empeora la situacion. Aconsejan enfrentarse a la tristeza de frente,
no esquivarla ni ocultarla tras la esperanza de que el tiempo la haga
desaparecer, sino tomar las riendas de tu vida y ser plenamente
consciente de la misma.

Como bien sostiene Alain de Botton, el consuelo para los estoicos
es una especie de opiaceo para las emociones, las adormece y por
eso tiene que eliminarse tajantemente. Si damos el calmante de la
esperanza como solucidn para el dolor, nos estaremos equivocando.
La esperanza se presentara como otro estado de animo que
provocara ilusion y desasosiego constante a la espera de que el
dolor termine. Para lograr la paz interior no podemos anestesiar el
sufrimiento con otra emocién. Por el contrario, la esperanza solo
puede causarte un dafio mayor en el caso de que no se produzca el
efecto deseado y entonces la caida sera mucho mas fuerte. Hay que
afrontar el dolor tal y como nos llega, sin poner panos calientes,
porque sabemos que, como decia Marco Aurelio, somos mas
fuertes de lo que pensamos, el problema es que para descubrir esta
fortaleza necesitamos pasar por estos momentos de dolor.



En el fondo, el estoicismo tiene como objetivo advertirnos de que
nos preparemos, que seamos conscientes de que esta fortaleza que
tenemos nos permitira afrontar de manera exitosa los reveses del
destino. Las cosas son como son y suceden sin que podamos poner
remedio, de modo que hay que aprender a no pensar mas alla de lo
que hay, de lo que sucede, mas alla de lo que tenemos presente a la
hora de encarar una situacion delicada. Como estoicos tenemos que
intentar no falsear mentalmente ni la situacion ni nuestro estado de
animo.

Pero no es tarea facil prepararse para este tipo de problemas,
catastrofes, desgracias o acontecimientos negativos, asi es que los
estoicos aconsejan, de vez en cuando, entrenarse para estar listos
si llegaba el momento. Algunos de los consejos que daban eran, por
ejemplo, vestirse ocasionalmente con harapos, con ropa de baja
calidad, dormir de vez en cuando en el suelo directamente (ellos
proponian el suelo de la cocina), o alimentarse un solo dia de pan y
agua. Extrapolado a dia de hoy no estaria de mas que alguna vez
pasaramos un tiempo sin tecnologia, sin conexion a Internet, sin el
movil, o que prescindiéramos del coche para ir al trabajo, o que no
cogiésemos el ascensor y subiéramos por las escaleras... Es decir,
voluntariamente abandonar las comodidades de nuestra vida para
comprobar dos cosas:. primera, que podemos ser capaces de
afrontar la vida sin estas comodidades. Que somos capaces de
prescindir de las cosas que nos rodean y no pasa nada. Y segunda,
eso te ayudara a valorar en su justa medida (no mas de lo
necesario) lo que posees, sabiendo que si algun dia no lo tienes
también puedes vivir sin ellas. En esto habia que interiorizar las
palabras del emperador Marco Aurelio en su libro Meditaciones
cuando afirmaba que casi nada de lo material es vital para poder
llevar una vida feliz.

Seria malinterpretar al estoicismo quedarnos solo con una actitud
mental frente al sufrimiento a modo de resignacion. Si bien es vital
para un estoico saber filosofar en los tiempos de desdicha (en
buenos tiempos es facil), no por eso podemos decir que la filosofia
estoica es una filosofia desgraciada o solo para desgraciados. Todo
lo contario. No es un modo de aprender a quejarte y resignarte sin



mas, de manera pasiva, sino mas bien todo lo contrario, es una
situacion activa de lucha contra las pasiones, deseos y posesiones
que esclavizan, contra los elementos que perturban la serenidad
humana en cada uno de sus flancos y uno de esos elementos es el
miedo. El estoico presenta su respuesta ante los momentos mas
duros mostrandose como un luchador que no esta dispuesto a dejar
escapar el bien mas preciado de todos: la libertad. Libertad de elegir
ese modelo de vida donde él se libera de la esclavitud, de todo lo
que le ata y le impide la paz interior. Los estoicos, como el resto de
las escuelas helenisticas, en el fondo lo que intentan es responder a
su manera a la pregunta ética principal: ;como se tiene que vivir?

EPICTETO: COSAS QUE NO DEPENDEN DE Mi

No se puede hablar del estoicismo sin hablar de Epicteto. Epicteto
fue un esclavo que se convirtio en filésofo y en hombre libre. No se
conoce su nombre real y de hecho la palabra epiktetos significa en
realidad «esclavo», «siervo». Epicteto era esclavo de Epafrodito,
que le concedid la libertad, y Epafrodito, que a su vez habia sido
esclavo del famoso y cruel emperador Nerén (que ordend la muerte
de su mentor Séneca, otro estoico), se preocupd por la educacion
del mismo y se gand su confianza, de manera que fue liberado
convirtiéndose en consejero del emperador. Epafrodito vio grandes
habilidades mentales en Epicteto y las potencid, poniendo al chico a
estudiar filosofia de la mano de uno de los filésofos estoicos mas
renombrados de la Roma de aquel momento: Musonio Rufo, del que
fue su discipulo mas aventajado.

Poco después de la muerte de Nerdn, Domiciano toma el poder en
Roma y en el afio 94 impone un decreto en el que expulsa a todos
los fildsofos de la capital; al mismo tiempo Epafrodito fue asesinado
y Epicteto tuvo que huir de la ciudad para terminar estableciéndose
en Nicopolis, que era una ciudad de la Grecia occidental y el lugar
donde fijaria su residencia y fundaria su propia escuela. Alli se gano
la fama de filésofo y disfrutd de la admiracién de los grandes, y mas



en concreto del emperador Adriano, pero a pesar de este
reconocimiento vivia de manera muy humilde en una casucha de la
que se dice que no tenia puerta, con un mobiliario de apenas una
cama, una mesa y una lampara.

Hace poco se publicé el liboro Manual para la vida feliz, de Pierre
Hadot, donde se recogen parte de las ensefanzas de Epicteto, y el
libro comienza con una de las claves del pensamiento de los
estoicos: enfocar la vida desde dos perspectivas, las cosas que
dependen de mi y las cosas que no dependen de mi. Este es el
inicio de cualquier modelo de filosofia estoica. Para ser un estoico lo
primero que hay que tener claro es esta importantisima separacion,
de manera que no nos adentremos en batallas futiles ni nos
alteremos por cosas que no dependen de nosotros. Es fundamental
saber qué esta bajo nuestro control y qué no lo esta.

Deberiamos tener claro que, por ejemplo, hay cuestiones con las
que tenemos que ser muy cuidadosos, como las opiniones, las
aspiraciones, los conocimientos adquiridos, los afectos... Lo que no
podemos controlar hay que saber identificarlo rapidamente y no
dejar que nos influya, que nos perturbe. Elementos como las
opiniones vertidas en las redes sociales. No somos dueinos de ellas
y sin embargo dejamos que nos afecten. Segun Epicteto, no
podemos controlar lo que otras personas logran obtener o conseguir
en su vida, de modo que tampoco deberia afligirnos mas de lo
necesario, es decir, la envidia puede ser controlada de manera
eficaz si no ponemos atencion a lo que las otras personas obtengan.

Siguiendo con los consejos de este gran estoico, también hay que
tener muy claro (y no siempre somos capaces de aceptar este
consejo) que los afectos de otras personas no dependen de
nosotros. Esto no llegamos a entenderlo, no somos capaces de
interiorizar que no podemos manipular, controlar o dirigir lo que otras
personas hagan con sus emociones y apegos, de manera que es
inutil frustrarse o disgustarse por los mismos. Por ultimo, en esta
ristra de consejos de Epicteto, hay un lugar especial para nuestra
ausencia de talento, tenemos que aceptar que no podemos
modificar eso, que tenemos que aceptarnos tal y como somos, y
sobre todo con nuestras limitaciones.



Este analisis es especialmente importante en la actualidad, sobre
todo porque estamos viviendo una época de exceso de optimismo
en lo referente al desarrollo de los conceptos de «éxito» vy
«esfuerzo». Se nos pasa por alto aceptar cuales son nuestras
cualidades y defectos, sobre todo estos ultimos, entendiendo el
defecto como una ausencia, una carencia. No somos conscientes o
no asumimos nuestra falta de talento para determinadas cosas y la
sociedad tampoco nos expone esta realidad tal y como es. Para
lograr la paz interior, la serenidad y el animo adecuado, es muy
importante reconocer que el talento es el que es, que podemos
entrenar y mejorar muchas cosas sobre nuestras capacidades, pero
que hay otras que no dan mas de si o que simplemente no las
poseemos.

No esta de mas recordar que no podemos controlar, que no
depende de nosotros y por lo tanto no podemos dejar que nos
afecten mucho estas cosas:

Las opiniones de la gente.

Lo que otras personas puedan conseguir/lograr.

Los afectos de otras personas (parejas rotas, neofilia,
consumo material).

Nuestra ausencia de talento.

COSAS QUE DEPENDEN DE Mi

¢, Qué es por tanto lo que debemos hacer? Tener claro que hemos
de controlar lo que depende de nosotros y aceptar lo que proviene
de la naturaleza. Para Epicteto, el miedo, la aversion, es algo que
depende de ti, de modo que tenemos que saber evitarlo y no luchar
contra él.

«Recuerda que el deseo contiene la esperanza de obtener lo
deseado; y el deseo que hay en la aversion (miedo) es no caer en
lo que se intenta evitar; el que no logra su deseo es



desafortunado; el que cae en lo que quiere evitar, es desgraciado.
Si intentas evitar las cosas contrarias a la naturaleza que
dependen de ti, no te veras envuelto en ninguna de las cosas que
quieres evitar. Pero si intentas evitar la enfermedad, la muerte o la
pobreza seras desgraciado. Aparta, pues, de ti la aversion a todo
aquello que no depende de ti, y transfiérela a las cosas contrarias
a la naturaleza que dependen de ti».

Entre las cosas que podemos controlar encontramos una que es
de vital recomendacion para los tiempos que corren: nuestras
opiniones. Tenemos que ser duenos de las mismas, es decir,
tenemos que fabricar nuestras propias opiniones y, a ser posible, del
modo mas completo que podamos. Sobre todo porque vivimos
momentos de sobreabundancia en lo referente a la informacién y es
necesario, antes de apropiarse de las opiniones de otros, hacer un
analisis de las cosas que nos llegan, contrastar y tener criterio
propio de cara a poder forjar nuestra opinion y no asumir las de los
demas sin previo analisis.

Junto a esto cabe una segunda advertencia en lo referente a la
tendencia actual de compartirla en redes sociales, donde el dialogo
en torno a las opiniones no es del todo practico ni tampoco realista.
Redes como Twitter, donde 280 caracteres apenas dejan espacio
para explicarse, son usadas para este fin. Pero si bien puedes
exponer en apenas una frase la sintesis de una idea, es bastante
complicado poder explicar el origen y devenir de esa misma. Otras
redes sociales como Facebook, a pesar de usar mas espacio para el
texto, no logran que los usuarios dediquen tiempo a leerlo al
completo, porque la necesidad y el ansia de querer ver los demas
muros hace que apenas se lean textos de mas de diez lineas.

Opinar por opinar, emitir un dictamen sin que nadie lo demande,
puede ser contraproducente para nuestro futuro. No es la primera
vez, ni sera la ultima, en la que una antigua publicacion en redes
sociales termina pasando factura en el presente. De ahi la
importancia de ser duefios de nuestras opiniones y la necesidad de
saber en qué circulos exponerlas y ante quiénes.



Epicteto defendia que teniamos que ser duefos de nuestras
inclinaciones, deseos y miedos, pero, junto a estos, también hemos
de controlar nuestros actos. Debemos hacernos responsables de lo
que hacemos y no dejarnos llevar por una accion no premeditada o
simplemente imitada. A este respecto nos pone un ejemplo muy
simple pero significativo de como afrontar la accion:

«Cuando te dispongas a realizar cualquier accion, piensa en qué
tipo de accidén se trata. Si vas a tomar un bafo, imagina lo que
sucede en el baino: unos salpicando el agua, otros empujandose
entre si, otros insultandose, otros robando; y asi emprenderas la
accion con mas seguridad si te dices a ti mismo: “Ahora tengo
intencion de bafiarme y mantener mi voluntad en armonia con la
naturaleza”. Y lo mismo debes hacer con cada accién, pues, de
este modo, si aparece algun obstaculo a tu bafno, pensaras: “No
era solo lo que yo queria, sino también mantener mi voluntad en
armonia con la naturaleza; pero no la mantendré en este estado si
me siento irritado con lo que me sucede’».

LO VERDADERO Y LO APARENTE

No es menos importante en su manera de enfocar la vida distinguir
entre lo que él denominaba «los bienes verdaderos» y «los bienes
aparentes». Los bienes verdaderos son el conocimiento, la
educacion, la moral y la ética. Frente a los bienes aparentes, que no
son tan esenciales, como las riquezas y la posicion social.

Pocas cosas han cambiado desde hace 2000 anos y pocas cosas
hemos aprendido nosotros. Basta echar un vistazo a las redes para
darnos cuenta de que la imagen social la cuidamos en exceso,
dando mucha importancia a lo que vemos, leemos y oimos en las
mismas. La riqueza economica sigue siendo el deseo de toda
persona que viva en un mundo material, y en muchas ocasiones se
convierte en el principal objetivo de la vida. Si echamos mano de la
ultima encuesta que se publico en los medios de comunicacion



espafoles sobre los personajes publicos a los que les gustaria a
nuestros jovenes parecerse, las respuestas son significativas. Es
una encuesta realizada por la empresa GAD3, para Educa 20.20 y
Fundacion Axa, dirigida a 12 000 chichos y chichas desde entre 16 y
19 afos donde ellos situan a Bill Gates, Steve Jobs y Amancio
Ortega entre sus prioridades y ellas a Amancio Ortega, Emma
Watson y a su propia madre. El peso del dinero y la fama sigue
siendo muy significativo entre los idolos de los jovenes actuales.

Otro de los puntos destacados para los estoicos es comprender
que la vida esta determinada por la idea que nos hacemos de la
misma. Para Epicteto la vida se prescribia por «fantasias», por
representaciones. Dependiendo de cdémo la consideremos,
podremos ser y sentirnos mas afortunados o menos. Es decir,
existen dos modos de idealizar la vida: el modelo que se orienta
hacia las cosas deseables y el de las cosas temibles. La manera en
que se vive la vida para un estoico esta muy condicionada por la
idea que nos hacemos de ella.

Tenemos que hacer un buen juicio de la realidad porque el juicio
que nos hagamos de la misma termina comprometiendo siempre
nuestra existencia, nuestra percepcion del mundo. Si pensamos que
la gente es mala, entonces desconfiaremos de todos y nos
aislaremos. Si pensamos que las personas son egoistas y estamos
convencidos de ello, dificimente seremos capaces de entablar
relaciones personales auténticas. Por eso, si queremos ser felices,
tenemos que hacernos una idea de la vida placentera, frente a la
idea de una vida catastrofica que nos puede acuciar si encendemos
la television. Cuando uno tiene que enfrentarse a un reto siempre
puede optar por darle dos visiones contrapuestas. Si tenemos que
competir en un proceso de oposicidn por una plaza, o en un
examen, podemos pensar que es un fastidio y un incordio, o verlo, y
sobre todo vivirlo, como una oportunidad de mejorar. En resumidas
cuentas, gran parte de mi vida, del modo en el que yo la vivo y la
siento, va a depender del juicio que yo haga de las cosas que me
pasan y de las cosas que pasan independientemente de mi. Esto va
a condicionar lo que vulgarmente podriamos llamar una persona
amargada o ser una persona feliz.



Los estoicos creian que todo en la naturaleza esta ordenado,
dirigido y regido por una especie de ley universal, y el hombre,
haciendo uso de la razén (herencia de Aristoteles), es capaz de
llegar a entenderla. La idea es vivir en consonancia con esta
especie de ley universal que todo lo gobierna, vivir conforme a la
naturaleza.

Una vida inteligente sera aquella que es capaz de encontrar una
armonia entre lo que hacemos y el modo en el que enfocamos la
vida por una parte, y, por otra, las cosas que suceden a nuestro
alrededor y que no dependen de nosotros. Es decir, ser sabio es
tener la capacidad de entender lo que sucede a nuestro alrededor y,
a partir de esos datos, lograr desarrollar una actitud personal acorde
con esos acontecimientos.

ATARAXIA: EL ARTE DE NO PERDER LA CALMA

Los primeros estoicos tuvieron una influencia de la Escuela Cinica,
sobre todo en lo referente a la politica y a la moral, pero los estoicos
que han pasado a la posteridad han sido los denominados «nuevos
estoicos» o0 «estoicos romanosy», donde nos encontramos a Séneca,
Epicteto o Marco Aurelio. Fue un estoicismo de perfil moral y
religioso. En esta época romana el estoicismo alcanzé su momento
de esplendor porque se convirtio en un modelo de doctrina moral y
de comportamiento, dentro de las instituciones. Era una norma para
la accidon de cara a enfrentarse a los problemas politicos y
personales. De hecho podemos afirmar, sin temor a equivocarnos,
que la filosofia estoica, adoptada como modelo de conducta, sirvid y
sirve para enfrentarse a las dificultades cotidianas que la vida nos
presenta, de ahi que su fama y su buen nombre sigan formando
parte incluso de nuestro acervo popular (sufrir estoicamente).

Si alguna aportacion puede sernos de valia para el mundo
contemporaneo de los estoicos griegos y romanos, esa es la idea de
Ataraxia, que vendria a traducirse como «imperturbabilidad». Pero
imperturbabilidad ;de qué? Se suele decir que imperturbabilidad del



alma, pero nosotros intentaremos contextualizarlo en el mundo
actual con el tema de la imperturbabilidad del estado de animo.

Puede sonar radical, y de hecho lo es, intentar no alterar el estado
de animo, pero en los objetivos estoicos, el tomar el control de las
emociones era esencial. Esta Ataraxia hay que entenderla como un
objetivo ultimo, un fin en si mismo que se proyecta. Es mas bien un
fin hacia el que hay que caminar, es una orientacidn para la vida que
deberia educarse desde pequefios. Sabemos que es imposible no
dejarse arrastrar por el fulgor del momento, por el calor de una
discusion o la pasion momentanea de un amor de verano, pero eso
no debe obstaculizar el intento de llevar una vida lo mas ordenada
posible, buscando la serenidad de la reflexion frente al impetu de la
emocion.

¢ En qué cosiste esta serenidad del animo? Pues precisamente en
eso, en que las menos cosas posibles, eventos, personas... logren
afectar nuestro animo, en contra de nuestra voluntad, afiadiria yo.
Es decir, tenemos que ser duefios de nuestros estados de animo. Si
bien es muy complicado, no por ello tenemos que dejar de
intentarlo.

Hay que situar en su debido contexto el surgimiento de estas
escuelas helenisticas, que aparecen en un periodo histérico en el
que Grecia se somete a los macedonios, mas en concreto a Filipo y
Alejandro, que imponen sus criterios y apaciguan todas las posibles
revueltas que surgian. Eran tiempos convulsos para los ciudadanos
griegos. A este respecto, creo que es acertada la sugerencia que
Daraki y Romeyer-Dherbey (dos estudiosos del tema) ofrecen en su
libro EI mundo helenistico, cuando apuntan que, en el fondo, lo que
los estoicos, los cinicos o los esceépticos hicieron es sugerir un
nuevo concepto, 0 mas bien una alternativa, a la idea de libertad
que todavia perdura:

«Frente a la autonomia colectiva y a la accién politica tal y como
la entendian los griegos, es decir, como un asunto de ciudadanos
activos, tanto cinicos como estoicos propondran la autonomia
individual y la accion sobre si».



La idea de libertad como control individual, libertad como
capacidad de librarse de la esclavitud de las pasiones y de las
necesidades artificiales que se imponen, o que nos imponemos
desde el exterior. Es la idea que Nelson Mandela llevd a cabo
durante mas de treinta afnos, y en la que, a pesar de no tener
libertad civil al estar encarcelado, se sentia libre al mas puro estilo
estoico.

Bien podriamos aprender el valor de esta alternativa a la libertad
politica, una alternativa que consiste en poseer la mayor autonomia
posible, el mayor autocontrol. En un mundo como el nuestro, donde
la democracia se ha impuesto como sistema de vida y gozamos de
ciertas libertades, por el contrario estamos mas esclavizados que
nunca a dependencias emocionales y materiales que nos impiden
ser felices, que nos generan (0 mas bien somos nosotros mismos
los que nos generamos) necesidades. Tanto es asi que muchas de
nuestras decisiones se toman en funcion de estas necesidades
prefabricadas.

Para el estoicismo habia que tener siempre en cuenta que
nosotros formamos parte de la naturaleza y que lo ideal es usarla
como referencia para orientar la conducta en la vida.

La doctrina ética principal de los estoicos es la eudemonia, que
consiste en alcanzar lo que ellos denominaban «la autosuficienciay,
desprendiéndose de los bienes materiales no necesarios. No era
una busqueda del placer en si, por lo menos del placer sensorial,
sino mas bien el intento de no depender de nadie ni de nada (y
menos de emociones o sensaciones fugaces).

Para ellos, el primer principio que habia que seguir era el de vivir
conforme a la naturaleza. ¢Qué significaba esto para un estoico?
Pues era sencillo, en esto tenian una influencia del filosofo griego
Aristoteles, que, como ya hemos visto, pensaba que la palabra nos
distinguia del resto de los seres vivos y la razon era el instrumento
para usarla. Es decir, tanto para Aristételes como para los estoicos,
lo que era caracteristico de la «naturaleza» humana era el uso de la
razén, por eso cuando afirmaban que uno tenia que vivir conforme a
su naturaleza, lo que pretendian comunicarnos era que habia que
intentar vivir conforme a la razén, a lo racional. Tiene toda la légica



del mundo: vivir conforme a tu propia naturaleza es hacer aquello
para lo que mejor estas preparado, para lo que tu organismo mejor
dotado esta. Sera mucho mas apropiado, y deberia ser mas sencillo,
vivir siguiendo estos dictamenes de nuestro propio organismo. Lo
facil deberia ser llevar una vida orientada por el pensamiento, que
es la que mas nos identifica como humanos frente al resto de seres
vivos. Vivir en contra de la naturaleza no es solo un error, sino que
ademas es contraproducente porque nos enfrenta a nuestra manera
de ser mas profunda.



SENECA. COMO PENSAR LA IRA

Un segundo consejo o postulado que los estoicos tenian claro era la
importancia de usar la razon para alejarse de las pasiones. ¢ Por
qué las pasiones? Porque en la mayoria de los casos las pasiones
provocan intranquilidad y desasosiego, originan malestar y son
causantes de una ansiedad incontrolada por lograr aplacarlas.
Piensen por un momento lo intranquilos que estamos cuando nos
quedamos esperando una llamada, un mensaje de WhatsApp o
cualquier guifio del ser amado, que nos prometié anoche que nos
llamaria. O esos/as esposos/as que tras un tiempo de relacion en el
que la pasion se relaja se sienten tentados por el/lla nuevo/a
compafero/a de trabajo que les halaga constantemente y ponen en
peligro su vida entera, su matrimonio, por dejarse llevar por una
pasidon que tenian aplacada. O aquel que, llevado por la desidia y la
pereza, incumple sus obligaciones laborales arriesgando el sustento
econdmico de su vida. O ese estudiante vago que cuando sufre las
consecuencias de su molicie se arrepiente de tal manera que jura
gue no volvera a dejarse llevar por este sentimiento de pereza. O el
que se deja vencer por una gula incontrolable a la hora de comer
pero que, justo un segundo después, se arrepiente de no haberse
controlado por el bien de su salud. O la persona que, llevada por
una intranquilidad mental, se acostumbra a tomarse somniferos para
poder conciliar el suefio y, al poco tiempo, se da cuenta de que tiene
una dependencia de las pastillas hasta el extremo de no poder
dormir si no echa mano de las mismas.

Los estoicos reconocian en el hombre una debilidad por las
emociones y sabian que gran parte del problema estaba en
controlarlas, para lo cual habia que desarrollar una enorme fuerza
de voluntad. Pero como toda fuerza que se precie, esta no se logra
desarrollar si no es con un constante entrenamiento.

Entre estas emociones que siempre estan a flor de piel los
estoicos quisieron comprender y controlar la rabia. Probablemente
porque algunos de los mas representativos del movimiento, como
Séneca, estuvieron rodeados de personas con grandes ataques de



ira, tales como el emperador Nerén. Séneca fue el tutor de uno de
los emperadores mas crueles que se recuerdan en la historia de
Roma: Nerén, que torturaba a personas en su propio palacio,
disfrutaba despellejandolas, que se acosté con su madre y que tenia
merecida fama de tener ataques violentos de crueldad. No en vano
uno de los tratados mas interesantes que escribid este filosofo
cordobés lo tituld Sobre la ira, que al parecer iba dirigido a su
alumno Nerén, pero tuvo que disfrazarlo, dedicandoselo a su
hermano mayor Galidn, porque temia una reaccidon de ira
incontrolada del emperador, que acabd ordenandole (a Séneca) que
se quitara la vida delante de sus seres queridos.

Séneca era un gran estoico que se libr6 al menos de dos
sentencias a pena de muerte, sabia lo que era aceptar sus
designios porque lo vivid en carne y hueso. La primera sentencia fue
dictada por César, pero la mujer de Caligula alegbé que Séneca tenia
tuberculosis, que moriria mas temprano que tarde y que por lo tanto
carecia de sentido sentenciarlo a morir. La segunda vez fue
condenado por Cali, pero al final se libré y cambiaron la pena por el
destierro. De la que no se pudo zafar fue de la sentencia a morir que
su tutorizado, Nerdn, le impuso por conspirar contra el emperador.
Séneca eligio hacerlo desangrado, cortandose las muiecas y los
tobillos en una baiera, delante de todos sus familiares, aunque para
su mala suerte, al final tuvo que echar mano de la cicuta porque, al
parecer, no terminaba de desangrarse.

En los tiempos actuales el estoicismo puede sernos de gran
utilidad para afrontar esas situaciones donde la ira a veces se
apodera de nosotros y terminamos estallando. Los estoicos
pensaban que la ira podia ser controlada con el uso del
pensamiento racional. Uno de los motivos por los que la ira aparece
es por un exceso de optimismo. Somos demasiado optimistas a la
hora de forjarnos ciertas ideas sobre el mundo y sobre las personas
que nos rodean. Creemos que estas actuaran y se comportaran del
modo en que pensamos que deberian hacerlo y nos hacemos la
idea de que tiene que ser asi. Pero no siempre sucede, pues la ira
surge como manifestacion de la incomprension de una situacion,
unida a la no conformidad con la misma. Por lo general estallamos



contra otra persona cuando no comparte nuestro modo de entender
la vida y se enfrenta a nuestros postulados de un modo que
nosotros consideramos estupido, injustificado, testarudo 'y
malintencionado.

La ira aparece porque medimos las situaciones, las opiniones y a
las otras personas pensando que nuestro rasero de medir tendria
que ser el mismo para todos. Tendemos a creer que lo que nos
sucede, unido a nuestra manera de ver y entender el mundo,
deberia ser igual para el resto. De modo que cuando alguno no es
capaz de comprender las cosas como nosotros creemos que
deberia verlas o entenderlas, terminamos enojandonos o
despreciandolo. Esto es un error, esperamos que los demas
perciban los acontecimientos, los hechos y las ideas del mismo
modo que nosotros lo hacemos, en lugar de pensar que los demas
tendran puntos de vista muy distintos a los nuestros, o que pueden
estar equivocados pero no saberlo. Para los estoicos, las personas
gue se cabrean suelen hacerlo porque son estupidas, porque no son
capaces de pensar mas alla de sus narices, se creen en posesion
de la razon y no logran comprender que otros puedan ver la
situacion de diferente manera o simplemente estar equivocados. A
esto se une un exceso de optimismo porque creen que los demas
van a interpretar la vida del mismo modo que ellos.

Los seres inteligentes (y no nos referimos a coeficientes
intelectuales o cosas por el estilo) por lo general no se cabrean con
tanta facilidad, no entran en cdlera porque no esperan grandes
cosas de nadie ni de nada, aceptan que la gente se equivoque o
que ellos mismos puedan estar equivocados. Estan convencidos de
que las personas son imperfectas, irascibles y a veces la pifian, de
modo que no son capaces de enfadarse con nadie porque ya
estaban mentalmente preparados para esos momentos. Su
inteligencia sobre el mundo, las circunstancias y las demas
personas los dotan de una comprensién sobre los reveses de la vida
que les evita sufrimiento.

La ira suele ser la manifestacion de tener una idea equivocada
sobre como es la vida o0 mas bien sobre cdmo deberia ser. Aparece
cuando sucede algo que para nosotros es inesperado, como por



ejemplo que un conductor haga un giro sin poner el intermitente.
Esto pasa porque damos por sentado que todos pondran el
intermitente ya que saben conducir y, sobre todo, porque nosotros si
lo hacemos, y extrapolamos esta actitud propia a la que deberian
tener todos los conductores cada vez que nos sentamos al volante.
Pero si al hacerlo nos preparasemos mentalmente para que lo
inesperado suceda (que alguien se salte un semaforo, que aparque
en doble fila, que conduzca por direccion prohibida, que nos
vayamos a encontrar un atasco porque salimos en fin de semana y
todo el mundo hace lo mismo...), entonces seria mas dificil que
explotasemos en ira. Comprenderiamos que el mundo no es ese
ideal de autoexigencia que tenemos y que, sin darnos cuenta, la
mayoria de las veces, extrapolamos a los demas.

A esto le anadian que el camino de la felicidad pasaba por aceptar
el destino. En el fondo no es de extrafnar los derroteros por los que
se mueve la doctrina estoica si atendemos a que, en parte, su
origen y su evolucion estan asociados a personas que fueron
expatriadas, emigrantes como Zenodn, que llegd a Atenas desde
Oriente Medio, o Epicteto, que era esclavo de un patricio. El
estoicismo comenzo6 siendo una manera de afrontar la vida y el
sufrimiento por parte de las personas que lo estaban pasando mal y
llegé a ponerse de moda entre los nobles de la Antiguedad. Algunos
estudiosos la han venido llamando la Teoria de la Resignacion, pero
una resignacion entendida de manera positiva y no peyorativa, que
ayuda a no alterar el estado de animo, donde lo que sucedia, el bien
y el mal, eran consustanciales a la parte racional del mundo, de
modo que aprender a resignarse era vital para entender como era el
mundo para los estoicos.

En el caso de Séneca existe una actitud un poco distinta al resto.
Concibe al propio estoico no como un hombre que se resigna a los
deseos de la naturaleza y los ignora, sino mas bien como un
luchador, una persona que, conscientemente, tiene una actitud
guerrera contra los propios deseos, que se enfrenta a ellos cual
gladiador, sabiendo que si sale vencedor de esta lucha habra
logrado alcanzar una vida moralmente digna.



Esta teoria de la resignacion y el autocontrol a fin de cuentas viene
a decirnos que todo lo que sucede es, por lo tanto, necesario y no
puede evitarse. Para qué mortificarse con ideas sobre como haberlo
podido impedir cuando estas ideas no modificaran el pasado. Si algo
no se evitdb antes era porque no se tenia que evitar,
independientemente de las consecuencias, de modo que hay que
aceptar el devenir de los acontecimientos.

Los estoicos, al igual que el resto de las escuelas helenisticas, en
el fondo lo que intentan es responder a la pregunta ética principal:
i,como se tiene que vivir? Muchas veces malinterpretamos la
filosofia estoica cuando se piensa que tenemos que deshacernos de
los bienes materiales que nos esclavizan. No es el caso, ni Marco
Aurelio ni Séneca lo hicieron, pero si tenian claro que precisamente
estos bienes materiales, si bien se facilitaban, no habia que dotarlos
de tal importancia que nos provocasen intranquilidad o desanimo no
tenerlos.

Esta es una de las aportaciones mas interesantes a tener en
cuenta para nuestra vida, una vida de desenfreno consumista donde
tener, comprar y gastar se ha convertido en una sefia de identidad.
Debemos aprender a darle el espacio debido a lo material en el siglo
XXI, al mévil, al ordenador, al coche, a la casa... Hay que desarrollar
una doctrina del desapego material que vaya calando. Esto es un
proceso de aprendizaje que podemos hacer desde pequenos y que
no termina nunca. Los juguetes, la ropa, las marcas... intentan
convencernos de que son sefales que nos definen, y asi logran
hacerse un hueco en nuestro mundo, presentandose como un
anexo mas de nosotros, por eso necesitamos situarlas en su justa
medida, darles la importancia que verdaderamente tienen.

Mucha influencia ha ejercido el estoicismo como doctrina de vida a
lo largo de la historia, pero uno de los ejemplos mas significativos de
su utilidad lo encontramos en Nelson Mandela, mencionado
anteriormente. Durante su encarcelamiento, Mandela ley6 y asimilo
la doctrina estoica de Marco Aurelio, cedié ante el devenir de los
acontecimientos y uso la resignacion. Cuando sali6 de la carcel,
decidié que lo que habia sucedido era porque tenia que suceder y
acepto el pasado y el destino. Las injusticias del pasado no podian



cambiarse, de modo que no merecia la pena sufrir por aquello mas.
Durante los veintisiete afios en prision, el estoicismo le proporcioné
serenidad para seguir adelante. Cuando fue liberado y gand las
elecciones, hablo de paz y reconciliacion en lugar de dejarse llevar
por la ira de la injusticia que sufrid.

Algunos clamaron justicia para los que encarcelaron a Mandela,
una justicia que tenia de fondo un fino hilo de venganza, pero
Mandela aceptd el contexto y las circunstancias de su
encarcelamiento y lo admitié como un elemento del destino para no
tener que llenarse de rencor durante el resto de sus dias. La ira es
un balsamo momentaneo que en algunos casos puede dejar un
regusto de encono, de resentimiento por lo que paso, un sentimiento
contrario al modelo de vida estoico que no deja progresar en el
camino hacia una felicidad equilibrada.

A este respecto, Epicteto llegdb a decir que el sufrimiento no
procede de las cosas que nos suceden en la vida, sino mas bien del
modo en que nosotros interpretamos estas cosas y juzgamos los
acontecimientos.



CONCLUSION

El propdsito de este libro no ha sido otro que el de reclamar la
importancia de aprender a pensar bien para llevar una vida
equilibrada y feliz. EI pensamiento critico es el mejor instrumento
que tenemos para construir nuestra identidad. Es la capacidad de
analizar los diferentes contextos que nos iremos encontrando a lo
largo de la vida y hacerlo desde nuestra propia circunstancia. Es
una herramienta que traemos de serie y que tenemos que aprender
a manejar por medio de la practica. De lo contrario, seran otros los
que construyan nuestro mundo, pero con sus herramientas.

Es urgente imponerse una higiene mental preventiva. Tenemos
que adquirir un «habito de mantenimiento» que examine nuestra
vida cada cierto tiempo. Es como el mantenimiento de un vehiculo,
para conservarlo en buen estado hay que inspeccionarlo de manera
periddica, cambiar el aceite, los liquidos, las ruedas, la correa de
distribucion... Solo asi funcionara correctamente siempre. Si
unicamente nos ocupamos del coche cuando se averia, es probable
que el arreglo sea muy costoso. El problema se presenta cuando el
pensamiento critico hace acto de presencia y no lo hemos revisado
nunca. Tarde o temprano se impone, y si no estamos preparados, el
sufrimiento se manifestara en forma de castigo inconsolable.

La verdadera felicidad se aprende, y si lo hacemos bien, terminara
convirtiendose en un modo de ser. La belleza que oculta la felicidad
es el pensamiento critico. Existe una magica armonia cuando somos
testigos de un pensamiento bello, un aura que nos contagia de
hermosura. Espero que este libro haya servido para entender que la
sublime belleza de una vida feliz solo se obtiene a través del
pensamiento critico.



BIBLIOGRAFIA BASICA

AQuINO, Tomas de: Suma teolégica. Tecnos, 2014.

ARISTOTELES: Metafisica. Gredos, 1998.

—. Retérica. Alianza, 2014.

BAUMAN, Zygmut: Vida Liquida, Austral, 2013.

BENEDIKT, F., OSBORNE, M.A.: The future of employment. Oxford, 2016.

BERMUDEZ, Manuel: Michel de Montaigne: La culminacién del escepticismo en el
renacimiento. Servicio publicacién, UCO, 2007.

BERNSTEIN, J.: Oppenheimer: portrait of an enigma. Londres, Duckworth, 2004.

BoTTON, Alain de: The consolations of Philosophy. Penguin, 2014.

—. How Proust can change your life. Picador, 1997.

BoucHoux, Jean-Charles: Los perversos narcisistas. Arpa, 2016.

BYUNG-CHUL: La sociedad del cansancio. Herder, 2012.

—. La sociedad de la transparencia. Herder, 2013.

CAMPANELLA, T.: La ciudad del sol. Akal, 2006.

Cawmps:, Victoria: Elogio de la duda. Arpa, 2016.

CASTILLA DEL PINO, C.: Teoria de los sentimientos. Tusquets, 2000.

DARAKI y ROMEYER-DHERBEY: El mundo Helenistico. Akal, 1996.

DIOGENES LAERCIO: Vida y opiniones de filésofos ilustres. Alianza Editorial, 2007.

EPICTETO: Enquiridién. Padma, 2016.

GILBERT, Daniel: Stumbling on happiness. First vintage books, 2007.

HADOT, Pierre y EPICTETO: Manual para la vida feliz. Errata naturae, 2015.

HESIODO: Los trabajos y los dias. Omega, 2003.

HoOBBES: Leviatan. Alianza, 2009.

HOMERO: Himnos homéricos. Gredos, 2004.

JONES, Owens: Chavs: la demonizacion de la clase obrera. Capitan swing, 2012

KANT, I.: 4 Qué es la llustracion? Alianza, 2013.

KUEHN, Manfred: Kant: una biografia. Acento, Madrid, 2004.

LIPOVETSKY, G.: La felicidad paraddjica. Anagrama, 2009.

—. Los tiempos hipermodernos. Anagrama, 2007.

MARINA, José Antonio: Anatomia del miedo. Anagrama, 2006.

MARINOFF, Lou: Mas Platon y menos Prozac. Ediciones B, 2000.

MAQUIAVELO: El principe, Austral, 2012.

MARcCO AURELIO: Meditaciones. Taurus, 2012.



MARX-ENGELS: El manifiesto comunista, Alianza, 2012.

MONTAIGNE, Michel de: Ensayos. Letras Universales, 2005.

MoRro, Tomas: Utopia. Alianza, 2012.

NIETZSCHE, F: El nacimiento de la tragedia, Tecnos, 2016

NORTON, Michael y DUNN, Elisaberth: Happy Money, the science of happier spendending.
Simon and Schuster, 2014

ONFRAY, Michel: Las sabidurias de la Antigliedad. Anagrama, 2007

ORTEGA Y GASSET: Meditaciones del Quijote. Alianza, 2014

El tema de nuestro tiempo. Espasa, 2003.

PAscAL: Pensamientos. Rialp, 2014.

PINKER, S.: Los angeles que llevamos dentro. Paidos, 2014.

—. Enlightenment now: The case for reason, science, humanism and progress. Viking.
Allen Lane, 2018.

PLATON: La Republica. Gredos, 2003

—. Didlogos. Vol. 2. Gredos, 2004

ROBINSON, Ken: Finding your element. Penguin, 2014.

RODRIGUEZ DoNIs: El materialismo de Epicuro y Lucrecio. Universidad de Sevilla, 1998.

RoOMAN, Ramén: El enigma de la academia de Platén. Berenice, 2007.

—. Pirrdn de Elis: Un pingiino y un rinoceronte en el reino de las maravillas. Servicio de
publicaciones UCO, 2011.

RussELL, Bertrand: La conquista de la felicidad. Debolsillo, 2016.

SCHWARTZ, Barry: The paradox of choice. Unabridge, 2010.

SENECA: Sobre la Ira. Artemisa ediciones, 2001.

—. Cartas a Lucilio. Ariel, 2018

SHELLEY, Mary: Frankenstein, Penguin, 2005

SPINOZA, B.: Etica demostrada segtn el orden geométrico. Tecnos, 2007.

ZIMMER, Robert: La filosofia como gimnasia mental. Ariel, 2016.

DOCUMENTAL
BoLLAiN, Iciar: En tierra extrafia, 2014.

PELiCULAS
ALLEN, Woody: Desmontando a Harry, 1997.
CHAPLIN, Charles: Tiempos modernos, 1936.



