
1

DESCOLONIZACIÓN Y MODERNIDAD EN AMÉRICA 
LATINA: VOCES, RESISTENCIAS Y TRANSFORMACIONES



DECLARACIÓN DE INTENCIONES				 

DISCURSO EXPOSITIVO

	 Expropiación de sus objetos, su comida, su cultura

	 La trata de personas y la esclavitud llevada al límite

	 La educación como arma de doble filo

	 ¿Estás dispuesto a ver más allá de los muros?

ITINERARIO

	 Planta baja. Disposición de las obras. 

		  Espacio 0: Expropiación de sus objetos, su comida, su cultura

	

	 Primera planta. Disposición de las obras. 

		  Espacio 1: El zoo (in)humano. Críticas hacia la figura colonizadora

		  Espacio 2: Conflictos internos. La educación como arma de colonización

		  Espacio 3: ¿Estás dispuesto a ver más allá de los muros?

ANEXO 1: ESPACIOS POLIVALETNES

	 Espacio Audiovisual

	 Espacio de lectura situada

	 Pizarra interactiva

05

06

07

09

09

10

11

12

13

22

23

26

30

34

35

36

36

ÍNDICE



ANNEXO 2: ACTIVIDADES RELACIONADAS

	 Mesas redondas

		  Perspectivas decoloniales en la pintura con Sandra Gamarra

		  Bordando Realidades: Interculturalidad, multiculticulturalidad, privilegios y 	

		  voces silenciadas con Doris Salcedo

	

	 Presentación y charla del libro “Marrón” con Rocío Quillahuman

	

	 Proyecciones audiovisuales

		  Documentales

			   “Ciro y yo” (2018).

			   “Martirio” (2016)

		  Films

			   ‘’Ixcanul” (2015). Dirigida por Jayro Bustamante

			   “El abrazo de la serpiente” (2016). Dirigida por Ciro Guerra.

			   “De cierta manera” (1974). Dirigida por Sara Gómez.

			   “Ciudad de Dios” (2003). Dirigida por Fernando Meirelles.

	

	 Arte culinario: Del Fogón a la Mesa: Sazón y Tradición en la Cocina 			 

	 Latinoamericana.

		  Popuesta de menú

	 Performance: Kotz’ijan/Florecer de Colectivo Ajchowen

	

37

38

38

39

41

42

43

43

44

45

45

46

47

48

49

50

51



	 Juegos populares de América Latina 

			   ¿Cómo se juega?

	

	 Exposición temporal: Latinoamérica en Sinfonía: 	Instrumentos 	

	 y objetos que cuentan nuestra historia sonora.

			   Instrumentos en exposición

BIBLIOGRAFIA / WEBGRAFIA / EXPOSICIONES

52

53

54

55

57



5

DECLARACIÓN DE INTENCIONES

Esta exposición está construida desde el punto de vista del coloniza-

do. Ofrece un espacio a artistas que forman parte de la otra cara de la 

historia. Una historia de la cual no nos queremos hacer responsables 

para seguir estando cómodos, para no aceptar que estamos en el 

lado del opresor y no del oprimido. En este caso, artistas del contexto 

latinoamericano donde a muchos de sus ancestros, les expropiaron 

las tierras, se les impuso una cultura y se los obligó a obedecer te-

niendo que dejar sus raíces atrás para intentar sobrevivir. Sin embar-

go, no todos lo consiguieron.

El eje que atraviesa este proyecto curatorial es el concepto de la 

decolonialidad, unido a parámetros como son la cultura, la lengua 

y la negación forzada de ser. Esta idea, Walter de Mignolo, la en-

tiende como una perspectiva crítica que busca desmantelar las es-

tructuras de poder que han surgido históricamente a través de la 

colonización, y que persisten en la actualidad.1 También propone una 

“desobediencia epistémica”, que implica liberar las formas de cono-

cimiento de las estructuras coloniales y eurocéntricas.2 Esto supone 

cuestionar las jerarquías de conocimiento y reconocer las diversas 

formas de sabiduría y epistemologías que han sido marginadas. Por 

consiguiente, se convierte en necesidad cuestionar de qué manera 

ha sido narrada la historia y qué consecuencias ha tenido en el mun-

do actual. Por lo tanto, no solo es plantear los sucesos históricos 

desde otra perspectiva, dando así voz a los que no la han tenido, 

sino que a la vez hay que cuestionar las propias categorías impues-

tas por la colonialidad.

Por otro lado, el pensamiento y el habla tienen una potencia que per-

mite leer la construcción o configuración de la modernidad desde la 

experiencia del proceso de conquista de colonización.3 Es por este 

motivo que, la exposición, no pretende ser un blanqueo para olvidar 

los daños causados, sino todo lo contrario. Romper con nuestra visión 

occidental, donde se ha glorificado la figura del hombre (y artista), 

blanco, colonizador, exotizador y expropiador, para dar paso a perso-

nas que han vivido las consecuencias de la violencia que aún perdura, 

y que deriva en actitudes racistas que siguen pretendiendo segregar 

culturas. De generar un conflicto para no perder el poder. Una dico-

tomía que continúa perpetuando la figura del colonizador contra el 

colonizado o el “fuerte” contra el “débil”.

1 Mignolo, W (2010). La colonialidad: la cara oculta de la modernidad. p.27
2 Mignolo, W. (2011). Desobediencia epistémica: Retórica de la modernidad, lógica de la colonialidad y 
gramática de la descolonialidad. p.22
3 Arias Castro, B. A. (2020). Colonialidad y rexistencia. Utopía y praxis latinoamericana. p.03



6

DISCURSO EXPOSITIVO

Cuando hablamos de la modernidad, tendemos a tratarla como un 

suceso exitoso. Algo que ha sido el resultado de un conjunto de ideas, 

valores, cambios sociales, culturales y económicos que han caracte-

rizado el desarrollo histórico de las sociedades occidentales desde 

el Renacimiento hasta la actualidad. Sin embargo, con la modernidad 

se inventa la raza y con ella se reestructura el poder, a nivel mundial, 

con base en relaciones de superioridad/inferioridad justificadas por la 

superioridad racial y el patriarcado.4 No obstante, esta jerarquía, no ha 

alterado únicamente la sociedad. 

En otros ámbitos como es el contexto museístico, la forma en que 

se han clasificado los artistas según sus narrativas, muchas de ellas 

atravesadas por el género o la raza, han sido ocultadas, marginadas 

o ignoradas. De hecho, no solo ha sido eso. Desde la perspectiva de 

artistas como Gauguin o Picasso, se han creado realidades ficticias 

erróneas con relación a las culturas indígenas y su arte. Este suceso 

ha sido debido a la supremacía del hombre blanco occidental en con-

traposición con continentes como Latinoamérica o Asia. 

Es por este motivo que, con el nacimiento del pensamiento decolo-

nial, muchos artistas se ven interpelados por los discursos de algunos 

pensadores como pueden ser Franz Fanon o, más adelante, Walter 

Mignolo, y vuelven a conectar con sus raíces. Se re-piensan las vi-

sualidades que se han construido en torno a sus comunidades. L’ar-

tista Sandra Gamarra, por ejemplo, cuestiona el imaginario que hemos 

construido en relación a la figura del índigena y comentaba: 

Es muy fácil pensar en el indígena de Sudamérica, incluso en el de América del 
Norte, en el indígena de Laponia, de Australia o de África, pero ¿dónde está el 
indígena europeo? ¿Hay indígena europeo? ¿Cómo concibes el indígena en una 
cultura que se autorrepresenta en progreso?5

La colonización participó en la construcción de identidades donde 

el “otro” lo definimos en contraposición al “yo” colonial, generando 

estereotipos que relacionan la figura del índigena con la idea de ser 

una persona salvaje, atrasada, carnívora, inferior. Justificando así el 

miedo y el racismo ante un desconocimiento total de una forma de 

vivir diferente a la nuestra. 

4 Quijano, A. (2002). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. p.778
5 Covadonga, B. (2022). El mestizaje es ese lugar de conflicto permanente. Entrevista con Sandra 
Gamarra Heshiki. Revista Minerva, nº 38. https://cbamadrid.es/revistaminerva/articulo.php?id=915



7

Expropiación de sus objetos, de su comida, de su cultura

Esta superioridad nos llevó, en una primera fase, a cometer actos im-

perdonables como la expropiación de su cultura, robándoles su iden-

tidad de ser. Los españoles, es decir, nosotros, les obligamos forzo-

samente a olvidarse de sus tradiciones para descaracterizarlos, para 

occidentalizarlos. 

Durante los viajes de Colón entre las Américas y España, fueron mu-

chos los objetos expropiados que bajo la categoría de “lo exótico” 

se trasladaron a otro continente sin ningún permiso. En su “Diario de 

Viajes”, Colón narraba:

[...] “yo estaba atento y trabajaba de saber si había oro, y vide que algunos dellos 
traían un pedazuelo colgando en un agujero que tenían a la nariz, y por señas 
pude entender que yendo al Sur o volviendo la isla por el Sur, que estaba allí un 
Rey que tenía grandes vasos dello, y tenía muy mucho” (porque) “del oro se hace 
tesoro, y con él quien lo tiene hace cuanto quiere en el mundo y llega a que echa 
las ánimas al Paraíso”6

Pero, ¿qué pensarían los “otros” después de ver que su oro fue ro-

bado poco tiempo después por un grupo de personas ajenas a su 

cultura? 

Los artistas que conforman esta parte de la exposición tratan, cada 

uno desde sus propias experiencias vitales e históricas, diferentes 

temáticas que relacionan la expropiación con sus objetos, su comida, 

en definitiva, su cultura, mediante diferentes medios (gráficos, audio-

visuales, pictóricos) para dar voz a sucesos de carácter colonial vin-

culados a la apropiación por parte de occidente de ciertos alimentos 

y tradiciones. También se habla sobre la deuda que aún se tiene con 

estos países, ya que las riquezas acumuladas durante la época co-

lonial y la posterior neocolonización, no se distribuyeron equitativa-

mente. Las estructuras económicas y sociales resultantes han dejado 

a la región con cicatrices de pobreza, desigualdad y ¿dependencia? 

Como puede comprobarse, el blanco obedece a un complejo de au-

toridad, a un complejo de jefe, mientras que el malgache* obedece a 

un complejo de dependencia. Así todo el mundo está satisfecho.7

Reconocer esta deuda implica más que una simple reflexión histórica; 

exige un compromiso real con la reparación y la justicia. Occidente 

tiene la responsabilidad de abordar las desigualdades económicas, 

respetar la diversidad cultural y promover un diálogo equitativo que 

trascienda las narrativas colonialistas impuestas desde el siglo XV 

que aún siguen vigentes. Si esto no se lleva a cabo, las potencias 

europeas y Estados Unidos seguirán teniendo la potestad de expoliar 

muchas de las materias primas de dichos países sin impunidad ningu-

na favoreciendo, por un lado, el auge del capitalismo a nivel mundial, 

empobreciendo a la población afectada cada vez más, y por el otro, 

6 Galafassi, Guido Pascual; Riffo, Lorena Natalia. (2017). Del sueño de Cristóbal Colón al hoy llamado 

“extractivismo”, p. 192.
7 Fanon, F.  (1952). Piel negra, máscaras blancas. p.103

* Franz Fanon usa el término “malgache” refiriéndose a las personas y a la lengua de Madagascar. 
(Fanon, F., 1952, p.101 )



8

aumentado las diferencias, haciéndose latente la jerarquía de Occi-

dente en verso a América Latina y África.

La trata de personas, el esclavismo y el zoo humano

En una segunda fase, mucho más terrorífica, no solo participamos de 

la explotación económica, sino que también ejercimos la violación fun-

damental de la humanidad de aquellos que fueron esclavizados. La 

reducción de seres humanos a meras mercancías despojó a las per-

sonas de su dignidad, identidad y derechos fundamentales. 

La esclavitud, columna vertebral de la economía colonial, proyecta su 

sombra sobre el presente. La memoria de los campos de caña de 

azúcar, las plantaciones de café y las minas acabaron resultando en 

violencia sistémica inherente a la trata de personas, ya que no incluyó 

solo la brutalidad física, sino también la violencia psicológica y cul-

tural. Les forzamos a abandonar sus identidades genealógicas y a 

adoptar nuevas formas que en ningún momento fueron escogidas. 

Por otro lado, los zoos humanos, grotescas manifestaciones de la co-

sificación racial, emanan de la era colonial. Las potencias europeas 

explotaron y exotizaron a las poblaciones indígenas y africanas que 

fueron exhibidas como rarezas, como si fueran especímenes de una 

fauna distinta. 

En el lienzo de la opresión, los zoos humanos y la esclavitud se en-

trelazaron en una danza macabra de deshumanización sistemática. 

Ambos fenómenos compartieron la amarga conexión de la mirada 

eurocentrista que objetivó a seres humanos como propiedad, ya fue-

se en jaulas construidas de barras o en campos de caña de azúcar. 

Además, ambos fueron instrumentos de poder que perpetuaron la 

supremacía racial y la dominación colonial, dejando cicatrices profun-

das que aún resuenan en las estructuras sociales contemporáneas.

Artistas como James Luna, María Evelia Marmolejo o Coco Fusco y 

Guillermo Gómez-Peña son esenciales para cuestionarnos qué es lo 

que hicimos y ser conscientes de las consecuencias que eso ha aca-

rreado a su población. Explorar este entrelazamiento es desentrañar 

las capas de una historia que, aunque dolorosa, debe ser confrontada. 

Las obras de arte que conforman este segundo espacio de la planta 

superior, se convierten en testimonios silenciosos pero elocuentes de 

la brutalidad infligida a las poblaciones indígenas y afrodescendien-

tes. Cada pieza es un grito contra la amnesia histórica, un intento de 

romper las cadenas que atan el presente al pasado.

La educación como arma de doble filo

Como si todo lo anterior no hubiese sido suficiente, mediante la edu-

cación, se pretendió modificar también su lenguaje con la pretensión 

de facilitar la comunicación entre los colonizadores y los colonizados. 

Esto no fue más que una farsa para seguir expropiándoles partes de 

su vida y forzándolos a integrase ejerciendo violencia epistémica. La 



9

filósofa Bianca Anette Arias planteaba que las instituciones de edu-

cación en América Latina, tras la llegada de Colón, habían impuesto 

un modelo de valoración del conocimiento que es colonial y euro-

centrista, donde la literacidad occidental(izada) tiene más poder que 

otros tipos de literacidad8 y es por ese motivo que la educación se 

transformaría en una mercancía de intereses entorno el colonizador, 

expresados en la instrumental idea de calidad en la enseñanza.* **

La educación como “praxis teórica”, es el momento analítico necesa-

rio de la acción política. La política, dentro del proyecto de liberación, 

se articula con la educación en su lucha ontológico-política, la cual:

Apunta a la promoción del acontecimiento de un nuevo ámbito de sentido, de un 

nuevo mundo que se estructure desde una nueva comprensión del Ser como 

negación y trascendimiento de lo que para la totalidad significa Ser. Por ende, 

implica poner en cuestión la comprensión unívoca y sacralizada del Ser que 

«ideológica» y prácticamente el sistema ha elaborado con histórica metodolo-

gía, consolidándose en el tiempo a través del ocultamiento de todo lo «negativo» 

y de toda oposición en cuanto tal [Así la educación como práctica teórica se 

articula políticamente en] la  tarea de declarar la equivocidad de lo que para 

totalidad significa Ser.9

Por tanto, la educación, debe ser algo más que aprender unas 

enseñanzas. Tiene que tener como objetivo un cambio de actitud. 

Eso implica dejar atrás los hábitos antiguos y culturales pasivos para 

fundar unos nuevos hábitos de participación e injerencia. Apelar a la 

educación como acción social que permita dar al colonizado nuevas 

experiencias y herramientas con relación al pensamiento. Sin embargo, 

la educación, el lenguaje y la prematura idea de raza, se unirán también 

para seguir generado discriminación. Tal como explica Franz Fanon, 

hablar es emplear determinada sintaxis, poseer la morfología de tal 

o cual idioma, pero es, sobre todo, asumir una cultura, soportar el 

peso de una civilización.10 Es decir, cuando usamos el habla estamos 

verbalizando también nuestro pasado histórico. Nuestro lugar de 

orígen. Nuestra genealogía. 

Desde esta perspectiva, las obras de Edgar Cael y Marilyn Boror, son 

un símbolo de resistencia y una crítica feroz hacia el desprecio de las 

lenguas indígenas no españolizadas. Ellos usan el idioma para abor-

dar, en una primera capa, la visualidad de su lenguaje insertando pala-

bras tradicionales de sus culturas en las piezas. En una segunda capa, 

sin embargo, los temas se bifurcan siendo el de Edgar en relación a 

la construcción de saberes y a lo que es considerado un “buen” sa-

ber y un “mal” saber. En cambio, el de Marilyn, trata sobre la pérdida 

8 Arias Castro, B. A. (2020). Colonialidad y rexistencia. Utopía y praxis latinoamericana. p.03 
9 Fornari, A. (1973). Política liberadora, educación y filosofía. Un análisis del lugar de la filosofía en la 
praxis de liberación. p.148
10 Fanon, F. (1952). Piel negra, máscaras blancas. p.49

*Una educación tiene calidad en la medida en que se puede decir de ella que es íntegra, coherente y 
eficaz. Por consiguiente, se pueden considerar notas esenciales de la calidad de la educación: La inte-
gridad (necesidad de que la educación sea completa). La coherencia (relación adecuada de todos los 
elementos educativos). La eficacia (logro de objetivos previstos). Ver artículo completo en Revistadepe-
dagogía.org. Vol. 38. Nº 150. La calidad de la enseñanza.

** Leer el capítulo I: “El negro y el lenguaje” del libro Piel Negra, Máscaras Blancas de Franz Fanon (1952) 
para entender con un ejemplo práctico a lo que nos referimos cuando hablamos del idioma como arma 
para occidentar América Latina.



10

del vocabulario tras la inserción de palabras coloniales para nombrar 

esos mismos objetos, pero, a la vez, evidencia la riqueza que generan 

vocabularios particulares que han construido un universo lingüístico 

rico y específico.11

¿Estás dispuesto a ver más allá de los muros?

Los muros, articulados normalmente como fronteras entre países, son 

agentes de división. Se pueden interpretar de muchas maneras:

– el hecho artificial de organización del territorio;

– la diferenciación entre espacios ocupados y espacios vacíos;

– la diferenciación de áreas culturales asociadas a esa diversidad de 

formas de ocupación

No obstante, creemos que el origen de los muros, de las fronteras, 

es la necesidad de protección ante lo extraño, lo ajeno, lo que es di-

ferente y, por tanto, ineludiblemente peligroso y hostil. Históricamen-

te, y de forma también clara en la actualidad, nos han enseñado que 

debemos protegernos de aquello que es diferente (desde el punto 

de vista cultural, social, lingüístico, religioso, ideológico, etcétera), y la 

forma de protegernos, desde la existencia de los estados nacionales 

o cuando menos de las administraciones centralizadas, es a través de 

las fronteras.12

Con el título de este último espacio: ¿Estás dispuesto a ver más allá 

11 Texto extraído de la descripción del proyecto Diccionario de los objetos olvidados en la web de la 
artista. https://marilynboror.com/diccionario-de-objetos-olvidados/
12 García, J. (2006).” Fronteras coloniales en América. El caso de Méxic” en La Frontera. Entre límits i 
ponts. p.60.

de los muros? se hace referencia a  los muros que Occidente lleva 

poniendo durante generaciones para continuar escondiendo las con-

secuencias de seguir sacando provecho de países con gran riqueza 

como es el continente latinoamericano. Grupos de personas que han 

sido ubicadas en un denominado “tercer” mundo, sin ofrecerles nin-

gún tipo de ayuda, mientras las grandes potencias han sacado bene-

ficio económico explotando sus tierras.

Además, también se tratan los muros físicos. Estos obstáculos pue-

den fragmentar comunidades, separar a familias y perpetuar la discri-

minación contra aquellos que buscan oportunidades y refugio al otro 

lado. Tales barreras vuelven a reafirmar la continuación de narrativas 

coloniales, donde las divisiones se crean para mantener el estatus 

quo y preservar las inequidades históricas.

Finalmente, simbólicamente, la construcción de muros persiste en la 

actualidad en forma de desigualdades sistémicas arraigadas en la co-

lonialidad. Las actitudes discriminatorias, los estereotipos y la falta de 

acceso a recursos son manifestaciones modernas de una mentalidad 

colonial que todavía prevalece en muchas sociedades.



11

ITINERARIO 



PLANTA BAJA / DISPOSICIÓN DE LAS OBRAS

0.1.1. > 0.2.2. >

< 0.1.2.

< 0.1.3.

0.1.4.

0.3.1.

0.2.1.

0.3.2. 0.3.3. 0.3.4.

< 
< 

< 

< < < 



13

El itinerario de la exposición Descolonización y Modernidad en Améri-

ca Latina: Voces, Resistencias y Transformaciones está distribuida en-

tre las dos plantas del edificio Arts Santa Mónica. Sin embargo, duran-

te el último mes, habrá otra exhibición temporal situada en la segunda 

planta titulada Latinoamérica en Sinfonía: Instrumentos y objetos que 

cuentan nuestra historia sonora.

En la planta baja, caracterizada por ser un espacio diáfano, hemos de-

cidido poner obras que, tanto a nivel discursivo como a nivel espacial, 

tengan presencia. Además, es muy importante que el visitante pueda 

pasear. Que no haya un recorrido marcado. Que el espectador esta-

blezca sus propios puentes a partir de las lecturas que pueda extraer 

individualmente o colectivamente de las piezas, sin olvidar el eje deco-

lonial y el discurso expositivo con el cuál se han escogido la totalidad 

de las obras. En este caso, la temática de la planta 0 es la expropiación. 

Partiendo de ella, se abren tres caminos: la expropiación de objetos, la 

expropiación de alimentos y la expropiación de su cultura. 

En relación con la expropiación de objetos, la primera pieza que tra-

taremos es Español ¿este es el oro que comes? hecha por Daniela 

Ortiz. No obstante, este título no es casual. Su antecedente reside en 

un dibujo del siglo XVII realizado por el cronista peruano Felipe Gua-

mán Poma de Ayala dónde se puede ver a uno de los fundadores de 

la civilización inca, Capac Inca, preguntando a un colonizador español: 

¿Cay coritacho micunqui? (¿Este es el oro que comes?) Y el invasor 

responde: Este oro comemos. 

Daniela Ortiz partió de esta pregunta en una acción performativa plan-

teada como un banquete. Sobre la acción y la serie de platos, Ortiz 

escribió:

Este oro es el mismo que comían los clientes de la boutique española de cho-
colates en la que trabajé en el año 2010, y en el que se servía oro de 24 kilates 
como decoración de los pasteles y dulces elaboradas con chocolate Guanaja, 
otro producto extraído de los territorios invadidos cuya denominación específica, 
Guanaja, se refiere a la isla en la que Cristóbal Colón obtuvo los primeros granos 
de cacao en el año 1502.13

Sin olvidar el racismo histórico, Ortiz centra su atención en el orden 

colonial actual, reproducido en las formas de producción, distribución 

y consumo alimentario. El poder del racismo colonial también se cons-

tituye en los alimentos consumidos por Europa y en cómo se nombran 

y entienden. Las frutas llamadas “exóticas”, el racismo explícito en pro-

ductos como los Conguitos, así como el drástico aumento del precio 

de la quinua después de que comenzara a consumirse en Europa, des-

enmascaran la política alimentaria dentro del orden colonial actual. 

13 MACBA (2018). Español, este es el oro que comes? [texto] https://www.macba.cat/es/arte-artistas/
artistas/ortiz-daniela/espanol-este-es-oro-que-comes

EXPROPIACIÓN DE OBJETOS, DE SU COMIDA, DE SU CULTURA 



14

La serie, formada por 15 platos con imágenes impresas y diferentes ci-

tas textuales, fue presentada durante una acción performática donde, 

mientras se servía comida, se realizaba una lectura crítica, antirracista 

y anticolonial de la cultura gastronómica española. 

A continuación, también forma parte de esta primera deriva el conjun-

to de vitrinas de la artista Sandra Gamarra, donde explora la identidad 

cultural peruana, cuestionando la influencia del colonialismo y la globa-

lización en la configuración de la identidad.

En las Vitrinas I, II y IV, ha usado de referencia piezas de colecciones 

precolombinas de varios museos españoles para sus creaciones. En 

cuanto a los términos utilizados para describir estas figuras, conceptos 

como indígena, amerindio, andino, entre otros, poseen una gran carga 

semántica colonial basándose en las designaciones históricas que han 

definido al “otro”. Este “otro” fue construido a través del etnocentrismo 

europeo, que asociaba a los habitantes de geografías no occidentales 

con características como inferioridad, salvajismo, arcaísmo, tribalismo, 

entre otros. Esta visión europea veía a este “otro” como un sujeto que 

requería ser organizado, desarrollado, progresado, aprovechado y ex-

plotado. Además, juega con la pintura, para dar una apariencia tangible 

a algo que no está, que ha sido robado y que debe de ser devuelto a 

su lugar de orígen.



15

0.1.2. Sandra Gamarra. Expositor I. 2020. Óleo y 
pintura espejo sobre vidiro. 200 x 120 x 40 cm. 
Instalación.

0.1.3. Sandra Gamarra. Expositor II. 2020. Óleo y 
pintura espejo sobre vidiro. 200 x 120 x 40 cm. 
Instalación.

0.1.1. Daniela Ortiz. Español, ¿este es el oro que 
comes? 2018. 15 platos de 27 x 27 cm. Instalación.

0.1. EXPROPIACIÓN DE OBJETOS



16

0.1.4. Sandra Gamarra. Expositor IV. 2018. Óleo sobre 
metacrilato. 127 x 180 x 40 cm. Instalación



17

La siguiente expropiación trata sobre los alimentos, por una parte la 

obra de Jonathas de Andrade, 40 nego bom é um real hace referen-

cia al llamado de los vendedores de dulces en los mercados al aire 

libre que ofrecen 40 “negros buenos” por un real. “Negro bueno” es 

el nombre de un popular caramelo confeccionado con banano cocido, 

tradicional del noreste de Brasil. No obstante, “nego bom” también 

alude al término supuestamente afectuoso pero con fuertes conno-

taciones racistas con el que habitualmente se señala a la población 

afrodescendiente en Brasil. 

La obra se divide en dos partes, ambas compuestas por varios pa-

neles con ilustraciones y leyendas: la primera se enfoca en la prepa-

ración del dulce de banano y explica el proceso de confección desde 

que se recolecta la fruta hasta que se vende en forma de caramelo, 

pasando por los ingredientes de la receta. La segunda parte de la 

obra consiste en una especie de tabla de cuentas en la que se calcula 

el salario de los trabajadores de la fábrica de caramelos en función 

de sus relaciones laborales y personales considerando, por ejemplo, 

el grado de amistad entre empleados, su condición física, sus paren-

tescos, sus posesiones, etc. 

De Andrade vincula el duro trabajo agrícola que históricamente ha es-

tado destinado a la población afrodescendiente de Brasil (por ejem-

plo, en las plantaciones bananeras), con formas contemporáneas de 

racismo vinculadas con el consumo y expresadas a través del len-

guaje de la publicidad. De Andrade deconstruye uno de los mitos fun-

dacionales de la sociedad moderna brasileña, inspirado en la obra de 

Gilberto Freyre Casa-grande & Senzala (1933), que afirma que en el 

país existe una armonía entre los ciudadanos de distintas etnias. El 

artista llama la atención sobre el racismo persistente en el Brasil ac-

tual, que se origina en el racismo existente desde los comienzos de la 

nación independiente.

Mientras que en la famosa foto-performance de 1985, Minujín le en-

trega al rey del pop art, Andy Warhol, una gran cantidad de choclos 

que representan “el oro latinoamericano”.

Ambas obras abordan de forma diferente la expropiación de alimen-

tos, pero las dos hablan, como los alimentos siempre fueron un ele-

mento muy importante que los conquistadores querían sobreexplotar 

la producción de alimentos. Además de cómo en cada país de Lati-

noamérica siempre había un producto exportado muy valioso, Brasil 

con los plátanos y Argentina con el maíz. 



18

0.2.1. Jonathas de Andrade. 40 nego bom é um real. 
2013

0.2. EXPROPIACIÓN DE ALIMENTOS

0.2.2. Marta Minujín. El pago de la deuda externa 
argentina con maíz, “el oro latinoamericano”. 
1985 - 2012. 100 x 92,5. Fotografía.



19

La tercera y última deriva de esta planta, se relaciona con la idea de 

apropiación de su cultura a partir de la imposición de las tradiciones y 

religión española en contraposición con la latinoamericana. 

En una primera instancia, el arte de Fernando Palma, forma parte del 

activismo de la comunidad Calpulli Tecalco, en el pueblo nahua San 

Pedro Atocpan, Milpa Alta. Esta comunidad indígena, está a favor de 

la lengua náhuatl, la defensa de la milpa tradicional*, del agua y de los 

bosques. En estas luchas, el Coyote Inalienable es un nagual, alter 

ego o animal compañero, y también un aliado en la protección del 

territorio ancestral. Es un símbolo de la resistencia al cambio. De la 

voluntad de permanecer y seguir enseñando a las futuras generacio-

nes un idioma hablado cada vez menos y una forma de vivir armónica 

con la naturaleza.

En una segunda instancia, Querían brazos y llegamos personas (2020) 

de Sandra Gamarra, pertenece a una serie, cuyo punto de partida es 

la pintura de castas, un género propio del arte colonial en América que 

aspiraba a ilustrar el mestizaje entre españoles, indígenas y africanos. 

Gamarra resalta los brazos de los personajes y las especies frutales, 

en una alusión a los objetivos materiales de la dominación colonial. La 

exposición destaca la manera en la que los discursos históricos hasta 

nuestros días “han obviado e invisibilizado”, según la artista, los rela-

tos de las culturas nativas y mestizas.

Por último, las obras de La procesión de Alfredo Volpi y Catequesis 

de Cándido Portini, se pueden ver elementos representativos como 

la Virgen María y el niño Jesús o un cura predicando la fe cristiana 

rodeado de niños, muy significativos de la intención de desvincular, 

tras la llegada a América, a los colonizados de sus raíces para homo-

geneizar una población desconocida para ellos.

*En México, denominamos milpa (del náhuatl milpan de milli “parcela sembrada” y pan “encima de”) al sis-
tema agrícola tradicional conformado por un policultivo, que constituye un espacio dinámico de recursos 
genéticos. Su especie principal es el maíz, acompañada de diversas especies de frijol, calabazas, chiles, 
tomates, y muchas otras dependiendo de la región, por ejemplo a la combinación de maíz-frijol-calabaza 
se le conoce como “la triada mesoamericana”.

En este sistema agrícola se aprovechan plantas que crecen de manera natural, principalmente especies 
herbáceas conocidas como “quelites” (por ejemplo verdolagas, quintoniles, huazontle, nabos, romeritos, 
entre otras). Al mismo tiempo se aprovechan los arbustos y árboles que habitan ahí, al proporcionar 
frutos, fibras o semillas de interés local o regional. 

Conabio (2016). La milpa. https://www.biodiversidad.gob.mx/diversidad/sistemas-productivos/milpa. 
Comisión Nacional para el Conocimiento y Uso de la Biodiversidad, Cd. de México. México.



20

0.3.1 Fernando Palma. Coyote inalienable. 2013

0.3. EXPROPIACIÓN DE SU CULTURA

0.3.2. Alfredo Volpi. A procissao. 1940. Óleo sobre 
tela. 116 cm x 89 cm.

0.3.3. Candido Portinari. Catequesis. 1941. Tempera 
sobre tela.



21

0.3.4. Sandra Gamarra. Querían Brazos y llegamos a 
personas IV.  2022. 100 x 120 cm. Pintura



PRIMERA PLANTA / DISPOSICIÓN DE LAS OBRAS

espacio 1

espacio 2

espacio audiovisual

espacio 3

< 1.1.

< 1.2.

< 1.3.

< 3.2.

2.2.

< <

<

<<

<

<

2.1. 2.3.

3.3.3.4.

2.4. >

3.1. >

<



23

ESPACIO 1. EL ZOO (IN) HUMANO. CRÍTICAS HACIA LA FIGURA COLONIZADORA.

En la primera planta, al contrario que en la anterior, los espacios están 

más delimitados y cada sala se divide por temática.

En la primera sala El Zoo (In)Humano. Críticas hacia la Figura Coloni-

zadora participan artistas como James Luna, María Evelia Marmolejo 

o el dúo de Coco Fusco y Guillermo Gómez-Peña, para poner en un 

primer plano las atrocidades que hicimos a las comunidades indíge-

nas durante toda la invasión.

En el caso de James Luna, se dedicó a explorar temas relacionados 

con la identidad indígena, la representación cultural y la experiencia 

histórica de los pueblos originarios en América. Con su obra The Ar-

tifact Piece (1987), abordó la representación de los indígenas ameri-

canos en los museos antropológicos y cuestionó la objetivación de 

las culturas indígenas como “artefactos” o piezas de museo. Al usar 

su propio cuerpo, Luna provocó preguntas sobre la autenticidad y la 

autoridad en la representación cultural. Cuestionó quién tiene el de-

recho de definir y presentar la cultura indígena, desafiando la autori-

dad de los museos y resaltando la importancia de la narrativa propia. 

Además, su obra busca despertar conciencia, fomentar el diálogo y 

desafiar las estructuras de poder que perpetúan la marginación ejer-

cida desde Occidente.

Por otro lado, María Evelia, con su obra América (1985), que tuvo lugar 

en la Plaza de Colón en Madrid el 12 de octubre, protesta a los prepa-

rativos para las celebraciones de los 500 aniversario de la conquista 

de América. 

María llevaba consigo una bandera negra y la apoyó sobre la base 

de la escultura en conmemoración de Colón. A continuación, repartió 

entre los asistentes un manifiesto que citaba varios fragmentos de la 

Brevísima relación de la destrucción de las Indias, publicada por Bar-

tolomé de las Casas en 1552. Seguidamente, rompió con una piedra el 

espejo y repartió los fragmentos entre los participantes allí presentes. 

Este elemento remite al tipo de objetos que los colonizadores espa-

ñoles usaban para intercambiar por objetos de oro con los indígenas. 

En cierto modo, la artista está devolviendo los fragmentos del espejo 

a los españoles. Sin embargo, este se convierte también en un símbo-

lo de emancipación gracias al acto de la devolución de esa “falsa mo-

neda.” Al final, Marmolejo se cortó con una cuchilla las yemas de los 

dedos y escribió América sobre el pedestal de la estatua. Este último 

gesto, hace un llamamiento al pasado colonial del cuál no nos quere-

mos hacer responsables, permitiendo así tener estatuas conmemora-

tivas de personajes coloniales en nuestras calles sin ni siquiera tener 

un remordimiento.



24

Finalmente, Coco Fusco y Guillermo Gómez-Peña parodian una es-

pecie de re-descubrimiento imposible de una América auténtica a las 

puertas del siglo XXI, poniendo en escena una crítica al legado colo-

nial bien representado por los zoos humanos.14 La pieza, descrita por 

sus autores como una sátira, respondía críticamente a la celebración 

del Quinto Centenario del Descubrimiento de América celebrada en 

España y América Latina en 1992 así como a las políticas interven-

cionistas de George Bush Sr. en la región. La performance premoni-

toriamente se adelantó a temáticas decoloniales que hoy cuestionan 

el pasado como presente etnográfico y positivista y describen una 

situación de encierro de humanos con el uso de tecnologías de infor-

mación y comunicación. 

Estas tres obras se entrelazan a partir de la idea del indígena como 

objeto manipulable. El retorno de esa violencia extrema es lo único 

que nos queda para abrir los ojos y responsabilizarnos de nuestro pa-

sado colonial. Con sus propios cuerpos, estos tres artistas, protestan 

en contra de los conquistadores que utilizaban los propios indígenas 

como entretenimiento inhumano. 

14 Albarrán, J. (2019). Performance y arte contemporáneo. p. 103



25

1.1. James Luna. The Artifact Piece. 1987-1990

ESPACIO 1. 
EL ZOO (IN) HUMANO. CRÍTICAS 
HACIA LA FIGURA COLONIZADORA

1.2. María Evelia Marmolejo. América. 1985. 
Performance

1.3. Coco Fusco y Guillermo Gómez-Peña. La jaula (El 
año del oso blanco: toma 2). 1992. Performance

espacio 1



26

EEn el segundo espacio Conflictos internos. La educación como arma 

de colonización se incluyen artistas como Benvenuto Chavajay, Edgar 

Calel y Marilyn Boror Bor.

Empezando por Chavajay, en 2019, hizo una performance en la que 

se cubría de pasta de maíz y caminaba hasta el cementerio Père-La-

chaise, donde se encontraba con la tumba del escritor guatemalteco 

Miguel Ángel Asturias. 

Asturias, que estudió antropología en París a los años veinte, contras-

ta en su novela las tradiciones del pueblo indígena guatemalteco (los 

Hombres de Maíz, según el Popol Vuh, el libro sagrado de los mayas) 

con la sociedad mestiza/blanca en plena transformación y moderniza-

ción. El escritor muestra una visión melancólica e idealizada del mun-

do indígena y concluye que la modernización y la occidentalización 

han hecho estragos en este mundo mágico que se ha quedado en el 

pasado. 

Con su performance, Chavajay intenta demostrar que el verdadero 

Hombre de maíz, el maya, está vivo y existe antes y después de la 

obra de Asturias. Utiliza el lenguaje del arte para volver a sus orígenes 

y sanar la herida colonial. Mediante técnicas escénicas (performance) 

y materiales vinculados a la cosmovisión de los pueblos mayas, como 

el barro y el maíz, Chavajay crea obras conceptuales en las que nos 

invita a “des-cubrir” formas de concebir y relacionarse con el mundo 

que han sido silenciadas y “encubiertas” por la colonialidad.

En cambio, la obra de Edgar Calel B’atz tejido constelación de sa-

beres, muestra en una fotografía un suéter con palabras y términos 

típicos de la cultura maya poniendo en valor las diferentes lenguas 

(Poqomchi, Kaqchikel, Mopan, Sacapultek…) Que estas palabras es-

tén bordadas no es casualidad, ya que dentro de esta cultura el textil 

es una importante forma de hacer arte y antecedente de creencias 

religiosas antiguas. 

Finalmente, hemos incluido dos obras de la artista Marilyn Boror Bor. 

La primera: El diccionario de objetos olvidados toma forma a través 

de fotografías y textos en forma de diccionario ilustrado de Kaqchikel 

- Español. Dentro de él, se documentan 50 objetos utilitarios y deco-

rativos de la vida diaria, pertenecientes a los pueblos originarios de 

Guatemala. 

En la segunda Kaqchikel-Slash-Kaxlan (2015) trata, partiendo del len-

guaje, la línea temporal de las culturas indígenas que se resisten al 

poder y la parte Kaxlan, los no indígenas, conquistadores o no nues-

tros. Términos como español y portugués, más tarde europeo, que 

hasta entonces indicaban solamente procedencia geográfica o país 

ESPACIO 2. CONFLICTOS INTERNOS. LA EDUCACIÓN COMO ARMA DE COLONIZACIÓN.



27

de origen, cobraron también, en referencia a las nuevas identidades, 

una connotación racial. Y en la medida en que las relaciones socia-

les que estaban configurándose eran relaciones de dominación, tales 

identidades fueron asociadas a las jerarquías, lugares y roles sociales 

correspondientes, como constitutivas de ellas y, en consecuencia, al 

patrón de dominación colonial que se imponía.15 (p.03) 

Con dos palabras: Kaqchikel y Kaxlan, construidas desde conceptos 

despectivos y peyorativos, se junta la historia de dos culturas, una 

que conquista y otra que se resiste a la conquista. Que va a seguir lu-

chando para mantener viva su lengua y, por consiguiente, a su gente. 

Estos tres artistas a través de sus obras lo que pretenden es preser-

var la cultura maya. Todos ellos crean obras que consciencian sobre 

la importancia de no olvidar pueblos indígenas. Marilyn Boror y Edgar 

Calel tratan el tema de la lengua mientras que Chavajay, a través de 

su performance, expone cómo el propio habitante indígena aún vive y 

no debe ser ocultado.

15 Quijano, A. (2002). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina.  



28

ESPACIO 2. 
CONFLICTOS INTERNOS. 
LA EDUCACIÓN COMO ARMA DE 
COLONIZACIÓN

2.1. Benvenuto Chavajay. Hombre de Maíz. 2019 2.2. Edgar Calel. B’ATZ tejido constelación de 
saberes. 2015

2.3. Marilyn Boror. Diccionario de objetos olvidados. 
2016

espacio 2



29

2.4. Marilyn Boror. Kaqchikel -Slash- Kaxlan. 2015.



30

ESPACIO 3. ¿ESTÁS DISPUESTO A VER ALGO MÁS ALLÁ DE LOS MUROS?

Por último, después de haber paseado, observado y reflexionado so-

bre los diferentes temas, acabamos planteando una pregunta: ¿Estás 

dispuesto a ver más allá de los muros? Nosotras no esperamos una 

respuesta. Simplemente abrimos otra senda más donde cada uno se 

posicionará de manera diversa, con más o menos prejuicios, con dis-

posición o sin ella. 

En esta última sala, encontraremos artistas que nos llevan al pasado 

latinoaméricano para, desde ahí, mirar hacia el presente. 

Con Diego Rivera y a través de su pintura se hace un homenaje a 

México, mezclando el pasado inca y el presente del país en esta obra, 

él se siente orgulloso de su tierra. “Simbolizando esta unión está la 

colosal Diosa de la Vida, mitad india, mitad máquina. Ella sería para la 

civilización americana de mi visión de lo que fue Quetzalcóatl, la gran 

madre de México, para el pueblo azteca.” 16

Con Juanito Laguna remontando su barrilete, se iconografía el niño 

pobre de las grandes urbes latinoamericanas. Él representa a los chi-

cos que viven en situaciones de pobreza, que habitan casas humildes 

o viviendas de chapa y cartón.

Wara Vargas, con Ciudad Oculta, hace una serie de fotografías de la 

Villa 15 que fue censurada visualmente por los porteños con la cons-

trucción de dos muros para evitar que esos turistas viesen la pobreza 

durante el Mundial de fútbol de 1978. Wara reflexionaba:

“Las imágenes de esta serie grafican mi visita. Como turista conocí sus tradicio-
nes y conviví con sus habitantes: las personas que encontré y que me acogieron 
nunca me pidieron nada a cambio. Me mostraron su mundo y me cuidaron de 
los peligros de la villa. Ahora puedo afirmar que descubrí cuál es mi motivo para 
sentir la ciudad de Buenos Aires como mía.”17

Finalmente, la instalación Video Trans Americas nos confronta con la 

silueta de un mapa de América, representado en el suelo y parte de la 

pared de la sala, y siete pares de vídeos grabados en diversos viajes 

por el continente americano, entre 1973-1976. Al recorrer el mapa y 

asomarse a cada una de las zonas retratadas en los vídeo-diarios de 

sus viajes, el espectador establece una relación corporal con la obra, 

desde la que se propone una inmersión en las culturas originarias.

Estas cuatro obras se relacionan entre sí porque hablan directamente 

de la pobreza en la que vive la población latinoamericana tras la explo-

tación de sus recursos por las potencias de occidente. En conclusión, 

las obras que se exponen en esta sala final, son las imágenes de algo 

15 González, J.M. (2021). Diego Rivera y la “Unidad Panamericana”. Meer Arte. https://www.meer.com/
es/66790-diego-rivera-y-la-unidad-panamericana  
17 Texto extraído de la página oficial de Wara Vargas. http://www.waravargas.com/ciudad-oculta1.html



31

que desde Occidente no se quiere ver. Se abre la posibilidad de estar 

orgulloso de tus orígenes pero sin olvidar tampoco que la pobreza 

está presente y, que mediante elementos como muros y fronteras, se 

quiere seguir escondiendo parte de las consecuencias de nuestro 

pasado colonial y presente capitalista, para seguir explotando los re-

cursos de estos países.



32

ESPACIO 3.  
¿ESTÁIS DISPUESTOS A VER ALGO 
MÁS ALLÁ DE LOS MUROS?

3.1. Diego Rivera. Unidad Panamá Panamá Icaria. 
1940. Pintura

espacio 3



33

3.2. Antonio Berni. Juanito Laguna remontando su 
Barrilete. 1973

3.3. Wara Vargas. Ciudad oculta. 3.4. Juan Downey. Video Trans Americas. 1973 -1976



34

ANNEXO 1: ESPACIOS POLIVALENTES



35

ESPACIO AUDIOVISUAL
espacio audiovisual

Este espacio, situado en la primera planta del edificio, se ha pensado 

como un anexo dentro de la exposición, donde se vayan mostrando 

grabaciones de las performances y entrevistas de los artistas que 

participan en ella. No solo se trata de observar y reflexionar, sino que 

también es un mecanismo que actúa, una vez más, dando voz a los 

artistas que están expuestos. 

El orden de las proyecciones estaría ordenado de este modo: 

	

	 1. James Luna. The Artifact Piece. 02:38. 

	(deCoy. (2009, 7 de diciembre). REAL FACES: JAMES LUNA: 

LA NOSTALGIA: THE ARTIFACT. [performance]. Youtube.

https://www.youtube.com/watch?v=iLKRohvCMx0&ab_	

	channel=deCoyGallerina)

	 2. Entrevista a María Evelia Marmolejo. 28:51.

	 (CIFO Art Channel (2017, 7 de junio). María Evelia Marmolejo 	

	 (Colombia) [vídeo]. You Tube. https://www.youtube.com/	

	 watch?v=vP6iPxFsnaw&ab_channel=EspejoJM)

	 3. Benvenuto Chavajay. Hombre de Maíz. 17:50.

(Museo Reina Sofía (2023, 17 de agosto). Benvenuto Chava-

jay. [vídeo]. YouTube. https://www.youtube.comwatch?v=M-

cEW0KKn6AQ&ab_channel=MuseoReinaSof%C3%ADa)

	 4. Marilyn Boror Bor. Kaqchikel -slash- kaxlan. 4:29.

	 (Marilyn Boror (2015, 4 de agosto). Kaqchikel -slash- 		

	 kaxlan [performance]. YouTube. https://www.youtube.com/	

	 watch?v=ujOkn46c-sQ&ab_channel=MarilynBoror)



36

ESPACIO DE LECTURA SITUADA

Este espacio, situado al final de la planta baja, está pensado para que 

durante el transcurso de la exposición, se instale una biblioteca donde 

tanto niños como adultos, puedan leer (si les apetece),  libros situados 

y especializados relacionados con el pensamiento decolonial y sus 

distintas problemáticas. Así, no solo se está focalizando la informa-

ción en la exposición, si no que también se le ofrecen otros recursos 

al visitante para que amplíe sus conocimientos sobre el tema.

PIZARRA INTERACTIVA

Un plus más, que nos interesaba a nosotras como curadoras, era sa-

ber la opinión del público sobre los temas tratados. 

Esta pizarra interactiva situada también en la planta baja, funcionaría 

de manera en que el visitante pudiese escribir su opinión conforme 

lo que ha visto y que, poco a poco, este elemento de carácter aca-

démico, se convirtiese en un mapa significativo de cómo resuena  la 

decolonialidad y sus derivados, en la población, actualmente.

Zona de 
lectura

< Pizarra 
interactiva



37

ANNEXO 2: PROGRAMA DE ACTIVIDADES



38

MESAS REDONDAS

Una de las actividades que se proponen en concordancia con la ex-

posición es la dinámica de las mesas redondas. En este caso, se hará 

con artistas que expliquen su perspectiva con relación al tópico de-

colonial y que, a partir de ahí, inicien un diálogo con los visitantes. Esto 

se ubicaría en la planta 3. Adaptando el espacio poniendo mesas en 

forma de círuclo y sillas que permitan que todos los participantes se 

miren unos con otros. Rompiendo la jerarquía académica donde todos 

mirarían al artista sin poder hacer contacto visual con nadie más.

Perspectivas decoloniales en la pintura con Sandra 
Gamarra

En la mesa redonda  Pintura Decolonial: Diálogos con Sandra Gama-

rra, Sandra sería la moderadora y contaría con dos colaboradores 

más expertos en el tema: Ramón Grosfoguel (Experto/a en Estudios 

Decoloniales) y María Lugones (Experta en interseccionalidad y femi-

nismo).

Los objetivos de la Mesa Redonda serían los siguientes:

— Explorar la Pintura desde una perspectiva decolonial: Analizar 

cómo la pintura puede ser abordada desde una perspectiva decolo-

nial, considerando las implicaciones históricas y culturales.

— Reflexionar sobre la obra de Sandra Gamarra: Analizar obras es-

pecíficas de Sandra Gamarra que aborden temáticas decoloniales y 

entender cómo su práctica artística contribuye a este diálogo.

— Conectar con el contexto artístico global: Explorar cómo la técni-

ca pictórica desde la perspectiva decolonial de Sandra Gamarra se 

inserta en el panorama artístico contemporáneo a nivel nacional e in-

ternacional.

— Debates sobre Identidad y Representación: Discutir junto a Ramón 

Grossfoguel y María Lugones, la representación de identidades en 

la pintura y cómo los artistas pueden desafiar y redefinir narrativas 

establecidas.

— Fomentar la participación del público: Permitir preguntas y comen-

tarios del público para fomentar un diálogo inclusivo y enriquecedor.

Finalmente, el formato estaría estructurado de este modo:

— Presentación de Participantes (15 minutos): Breve introducción de 

cada participante y su relación con la temática.

— Exposición de Sandra Gamarra (20 minutos): Presentación de su 

obra, enfoque en la pintura decolonial y el contexto de sus creaciones.



39

— Paneles de Discusión (40 minutos): Diálogo entre los participantes 

moderado por el/a moderador/a, explorando los temas propuestos.

— Preguntas del Público (20 minutos): Participación activa del público 

a través de preguntas y comentarios.

— Conclusiones y Reflexiones Finales (15 minutos): Síntesis de los 

puntos clave discutidos durante la mesa redonda y reflexiones finales 

de los participantes.

Bordando realidades:interculturalidad, multiculticulturalidad, 
privilegios y voces silenciadas con doris salcedo

Por otro lado, en la mesa redonda Bordando Realidades: Intercultura-

lidad, multiculticulturalidad, privilegios y voces silenciadas, Doris Sal-

cedo, artista que aborda temas de memoria, violencia y resistencia 

seria la coordinadora. Junto a Lola Liceras (socióloga, sindicalista y 

activista por los derechos humanos españolas) y Silvia Rivera Cu-

sicanqui (Antropóloga boliviana y activista vinculada a la resistencia 

indígena y la memoria histórica), serían las encargadas de dinamizar 

la sesión. 

En este caso, los objetivos de la charla serían los siguientes:

— Desentrañar los privilegios y desigualdades culturales: Examinar 

los conceptos: privilegios y desigualdades culturales, a través de la 

lente del arte y la cultura, y cómo impactan en la sociedad.

— Dar voz a las experiencias silenciadas: Discutir junro a Lola Liceras  

y Silvia Rivera cómo se pueden amplificar y visibilizar las voces margi-

nadas y silenciadas en diversos contextos culturales.

— Analizar estrategias para la construcción de puentes culturales: Ex-

plorar cómo el arte y la cultura pueden contribuir a la construcción de 

puentes entre comunidades diversas y fomentar un diálogo intercul-

tural enriquecedor.

— Reflexionar sobre el papel del arte en la transformación social: Exa-

minar cómo el arte puede ser una herramienta para la transformación 

social y la construcción de una sociedad más justa e inclusiva.

Por último, los tiempos y el formato de la mesa redonda consistirían 

en:

— Presentación de Participantes (15 minutos): Breve introducción de 

cada participante y su relación con la temática.

— Exposición de Doris Salcedo (20 minutos): Presentación de su obra 

y su perspectiva sobre los temas de interculturalidad, multiculturali-

dad y voces silenciadas.



40

— Paneles de Discusión (40 minutos): Diálogo entre los participantes 

moderado por el/a moderador/a, explorando los temas propuestos.

— Preguntas del Público (20 minutos): Participación activa del público 

a través de preguntas y comentarios.

— Conclusiones y Reflexiones Finales (15 minutos): Síntesis de los 

puntos clave discutidos durante la mesa redonda y reflexiones finales 

de los participantes.

Doris Salcedo Lola Liceras Silvia RiveraSandra Gamarra Ramón Grosfoguel  María Lugones



41

PRESENTACIÓN Y CHARLA DEL LIBRO “MARRÓN” CON ROCÍO QUILLAHUAMAN

“Marrón” de Rocío Quillahuaman es un libro que habla sobre las me-

morias de la artista. Habla sobre su infancia. De cómo fue su llegada 

desde Perú a España y como ha sido su vida. 

En el transcurso de la lectura, te das cuenta que ella, por el único he-

cho de ser peruana, ha sufrido violencia y racismo. A raíz de esto, se 

apropia de los insultos recibidos y se llega a definir con orgullo de piel 

“Marrón”. Además, también habla del tema migratorio y de los prejui-

cios hacia la gente de latinoamérica. 

Conluyentemente, su narrativa personal, nos presenta un punto de 

vista desoccidentalizado de una persona que ha experimentado en 

su propia piel las consecuencias culturales del postcolonialismo.* 

Durante la presentación y la posterior charla, ubicada en el espacio 

”Bar” de la primera planta del Arts Santa Mónica, Rocío nos contará 

su trayectória biográfica como escritora y nos hablará de como fue su 

proceso para escribir “Marrón”. 

Al final de la reunión, dará paso a un turno de preguntas con la inten-

ción de generar un diálogo entre narrador y espectador. Dando paso 

también a posibles experiencias personales del mismo tipo u otras 

opiniones con relación a lo que explicará.

* En América Latina el concepto postcolonialidad tuvo una amplia recepción y desarrollo 

entre sus pensadores quienes recurrieron a él para explicar el lugar político y cultural del 

continente en el mundo globalizado, y establecer nuevas relaciones con el pensamiento peri-

férico denunciando las formas de colonialismo sobrevivientes. En ambos casos, India y Amé-

rica, pusieron en relieve la figura del sujeto subalterno6 como el gran perjudicado durante la 

época colonial pero también en la era republicana. En ambos casos, India y América Latina, 

se trataba de levantar una nueva concepción de la historia que les permitiera pensar desde 

sí mismos y relativizar la mirada eurocéntrica. (Pinedo, J. (2015). Apuntes sobre el concepto 

postcolonialidad: semejanzas y diferencias en su concepción y uso entre los intelectuales 

indios y latinamericanistas. Vol. 30. Nº 1. p. 191)



42

PROYECCIONES AUDIOVISUALES

Otra de las actividades se llevará a cabo en la Filmoteca. Este espacio  

se convertirá en un epicentro dinámico donde las películas no solo 

son entretenimiento, sino también herramientas para la reflexión críti-

ca y la exploración de identidades culturales.

Cada proyección se convierte en una ventana a mundos diversos, 

donde las historias no solo entretienen, sino que también desafían las 

nociones preestablecidas y abren diálogos sobre la riqueza cultural 

y la descolonización de la mirada. La selección de películas no solo 

obedece a criterios estéticos, sino también a la necesidad de amplifi-

car voces silenciadas y explorar perspectivas diversas que desafíen 

las narrativas hegemónicas.

Cabe añadir que el programa va más allá de la simple exhibición de 

películas. La perspectiva decolonial se incorpora no solo en la elec-

ción de películas, sino también en la forma en que se facilita la partici-

pación de comunidades diversas, desafiando las jerarquías y promo-

viendo la equidad en la representación.

A través de la mirada crítica, la Filmoteca se convierte en una herra-

mienta poderosa para desmantelar estereotipos, para contar historias 

que han sido olvidadas o ignoradas, y para cuestionar la colonialidad 

en todas sus manifestaciones. 

En este espacio, la diversidad cultural no es solo una etiqueta, sino un 

principio fundamental que impulsa la programación y las actividades, 

reconociendo la necesidad de descentralizar las perspectivas y per-

mitir que diferentes voces resuenen.



43

Documentales

“Ciro y yo” (2018).
Dirigida por Miguel Salazar. 107 min.

El documental narra la historia de Ciro Galindo, un colombiano que 

tuvo que vivir los años más oscuros del país, siendo afectado de ma-

nera directa por una guerra de más de 50 años. Esta guerra estuvo 

enmarcada por el conflicto armado interno que involucró a diversos 

grupos insurgentes, paramilitares y fuerzas del gobierno colombiano. 

Este conflicto abarcó un extenso período de tiempo y tuvo múltiples 

causas, incluyendo la desigualdad social, las disputas territoriales, el 

narcotráfico y violaciones de los derechos humanos.

La película, dirigida por Miguel Salazar, intenta mostrar el rostro de la 

Colombia violenta a los espectadores a través de la experiencia de 

Ciro. Cuenta la historia que tuvo que recorrer para afrontar su pasa-

do, su viaje para intentar reiniciar su vida y construir un futuro para él 

y su hijo. 

El mismo director explicaba en una entrevista para el Colombiano:

Creo que en este país se ha silenciado a mucha gente, a las víctimas no les han 
dado suficiente espacio, sus relatos caen en otro lugar, le han dado más voz a los 
victimarios, y creo que Colombia puede tener un mejor futuro si uno conoce lo que 
pasó acá. Cuando uno ve Ciro & yo se da cuenta de que la historia es cíclica, se 
reciclan las guerras, como lo dijo María Teresa Ronderos. A Ciro lo querían reclutar 

cuando era pequeño, a sus hijos se los llevaron y si esto no para, si las cosas no se 
llaman por su nombre... Hacer memoria es llamar las cosas por su nombre, ver los 
grises; acá todo se polariza, es bueno o es malo, y creo que es responsabilidad de 
todos. 18

Este trabajo cinematográfico es un viaje al pasado, que da voz a las 

víctimas y aborda el dolor; un viaje para recuperar la dignidad, como 

lo hizo Colombia en tiempos de paz. Sin embargo, aunque no se rela-

cione con la idea de la decolonialidad, si que conecta con la historia 

de un país como es Colombia y durante el transcurso del documental 

se va aterrizado hasta la modernidad actual. 

18 Giraldo, M.A. (2018). La historia de Ciro es la historia de Colombia. El Colombiano. https://www.elco-

lombiano.com/cultura/ciro-y-yo-el-documental-de-miguel-salazar-que-narra-la-historia-del-conflicto-en-

colombia-YN9078450



44

“Martirio” (2016). 
Dirigida por Vincent Carrelli y Tatiana Almeida. 162 min.

El documental Martirio expone la situación que sufren los indígenas 

guaraní-Kaiowá de Mato Grosso del Sur. Esta comunidad lleva en 

conflicto con el Estado de Brasil desde hace más de 100 años. La 

problemática se remonta al siglo XIX y se extendió hasta la guerra 

de Paraguay. Actualmente, son más de 50.000 indígenas los que se 

ven afectados por el inminente desalojo que ha demandado el Estado 

para poder monopolizar unas tierras dónde sigue viviendo gente que 

prefiere morir antes que ver cómo desalojan su territorio.

Durante el documental, se muestran diferentes imágenes extremada-

mente violentas. Por ejemplo, la muerte a tiros de Nisio Gomes por 

parte de una pandilla enmascarada, una movilización de indígenas 

para recuperar su aldea o el momento en el que un policía federal les 

obliga a marcharse de sus propias tierras.

Las imágenes, grabadas durante 40 años o más por el director, que 

incorpora Investiga la historia del colonialismo y la resistencia indíge-

na en la narrativa, hace que tanto las personas no familiarizadas como 

las que sí, les pueda gustar y empatizar con el documental. 



45

Films 

Ixcanul (2015). 
Dirigida por Jayro Bustamante. 91 min.

“Ixcanul” (2015), dirigida por Jayro Bustamante, es una película guate-

malteca que ofrece una perspectiva única desde la mirada decolonial 

al explorar la vida de una joven maya en una plantación de café en las 

faldas del volcán Ixcanul, en Guatemala.

La historia se centra en María, una joven indígena Kaqchikel, cuyos 

padres tienen expectativas de casarla con el capataz de la plantación 

para asegurar un mejor estatus social. Sin embargo, María sueña con 

una vida diferente y queda embarazada después de un encuentro 

furtivo con un trabajador migrante. La película aborda temas de tradi-

ción, discriminación, y la lucha por la autonomía en un contexto mar-

cado por las divisiones raciales y económicas.

Aunque es una película ficcionada, se examina las consecuencias del 

colonialismo en la vida cotidiana de las comunidades indígenas en 

Guatemala abordando la discriminación, la marginación que enfrentan 

estas poblaciones, la explotación económica a la que a menudo se 

ven sometidos, la relación compleja entre las comunidades indígenas 

y los colonizadores o aquellos que detentan el poder económico. 

En adición, se muestra cómo sus tradiciones y valores a menudo en-

tran en conflicto con las estructuras impuestas desde fuera, desta-

cando la resistencia y la lucha por preservar la identidad cultural.



46

‘’El abrazo de la sepiente” (2016). 
Dirigida por Ciro Guerra. 125 min.

“El abrazo de la serpiente” (2015), dirigida por Ciro Guerra, es una pe-

lícula colombiana que ofrece una perspectiva única desde la mirada 

decolonial al explorar la relación entre dos exploradores europeos y 

un chamán del Amazonas a lo largo de varias décadas.

La trama se desarrolla en dos líneas temporales: una en la primera mi-

tad del siglo XX y otra en la segunda mitad del siglo XIX. Ambas líneas 

siguen a exploradores que buscan una planta sagrada con propie-

dades curativas en la selva amazónica, utilizando al mismo chamán, 

Karamakate, como guía en diferentes etapas de sus vidas.

Desde una perspectiva decolonial, la película examina las consecuen-

cias del encuentro entre las culturas indígenas amazónicas y la in-

fluencia colonizadora europea. Se adentra en las complejidades de 

la relación entre colonizadores y colonizados, destacando cómo la 

explotación y la pérdida de conocimientos tradicionales afectan a las 

comunidades indígenas.

La película también aborda la cosmovisión indígena y su conexión con 

la naturaleza, contrastando estas creencias con la mentalidad colo-

nial. A través de la experiencia del chamán Karamakate, se exploran 

temas de pérdida cultural, espiritualidad y resistencia a la colonización 

cultural y económica.

Además, “El abrazo de la serpiente” desafía las narrativas eurocentra-

das al presentar la historia desde la perspectiva de los pueblos indí-

genas, permitiendo una reflexión crítica sobre el impacto del colonia-

lismo en las comunidades originarias y la búsqueda de una identidad 

propia en medio de la imposición cultural.



47

“De cierta manera” (1974).
Dirigida por Sara Gómez. 79 min.

“De cierta manera” es una película cubana dirigida por Sara Gómez. 

Aunque no se centra explícitamente en la perspectiva decolonial, 

puede interpretarse a través de esa lente al examinar las dinámicas 

raciales y de género en la sociedad cubana de la época.

La trama se desarrolla en la Cuba postrevolucionaria y sigue la histo-

ria de un maestro recién llegado a un barrio marginal en La Habana. A 

través de la relación entre el maestro y una mujer del barrio, la película 

aborda temas de racismo, machismo y las tensiones entre las clases 

sociales emergentes.

Si la miramos desde una perspectiva decolonial, “De cierta manera”, 

puede ser interpretada como una reflexión sobre las estructuras so-

ciales arraigadas en la historia colonial cubana donde se xamina cómo 

las jerarquías raciales persisten en la sociedad postrevolucionaria, a 

pesar de los ideales de igualdad proclamados por la Revolución Cu-

bana. 

Finalmente, esta película también aborda las expectativas de género 

y cómo las mujeres, en particular, son afectadas por las normas so-

ciales preexistentes. A través de la historia de la mujer en el barrio, la 

película destaca la resistencia y la lucha por la emancipación en un 

contexto de cambio social y político.



48

.“Ciudad de Dios” (2003). 
Dirigida por Fernando Meirelles. 130 min.

“Ciudad de Dios” (2002), dirigida por Fernando Meirelles y codirigida 

por Kátia Lund, es una película brasileña que aborda la vida en las 

favelas de Río de Janeiro desde la década de 1960 hasta los años 

80. Aunque la película no se centra directamente en las temáticas de 

la exposición, se puede examinar observando las consecuencias del 

colonialismo en las disparidades socioeconómicas y raciales presen-

tes en la sociedad brasileña.

La historia sigue la vida de Buscapé, un joven que crece en la peli-

grosa favela “Ciudad de Dios”. La película explora cómo las circuns-

tancias socioeconómicas, la falta de oportunidades y la corrupción 

afectan a los residentes de ella, especialmente a los jóvenes. La trama 

se desarrolla en medio de la violencia, la delincuencia y la lucha por la 

supervivencia en un entorno marcado por la marginalización y la falta 

de acceso a servicios básicos.

Por otro lado, “Ciudad de Dios”, puede interpretarse como una crítica 

a las estructuras de poder históricas que han contribuido a la margi-

nalización de las comunidades pobres en Brasil. La película muestra 

cómo las decisiones políticas y económicas, influenciadas por el le-

gado colonial, han perpetuado la desigualdad y la violencia en estas 

áreas urbanas.

Además, la diversidad étnica de los personajes en la película refleja la 

complejidad de la identidad brasileña, destacando cómo las estruc-

turas coloniales han influido en las experiencias de las comunidades 

afrobrasileñas y en la construcción de la narrativa nacional.



49

La Fundación Mescladís es una entidad que impulsa la inserción so-

cio-laboral de personas en exclusión y desarrollan iniciativas educati-

vas, económicas y culturales en favor de la convivencia, el derecho a 

migrar y la justicia social. 

Entre sus objetivos se encuentran: 

— Promover el encuentro y el enriquecimiento mutuo

— Facilitar la inserción social y laboral

— Autosostenibilidad en un modelo de economía social y solidaria

Además, dentro de esta gran entidad, la idea de taller funciona como 

como punto de encuentro entre culturas, usando la cocina como pre-

texto. Tras la preparación de cada taller, hay personas ilusionadas de 

la comunidad, que desean compartir algo de su historia, de sus sa-

beres y sabores, de los conflictos o las esperanzas que las trajeron 

hasta una nueva ciudad, y a menudo, un nuevo país. 

Por esta razón, este taller de cocina, se hará en su espacio dónde, a 

parte de cocinar platos típicos de latinoamérica, junto a las personas 

que trabajan allí, los coordinadores plantearan diversas preguntas con 

ARTE CULINARIO: 
Del Fogón a la Mesa: Sazón y Tradición en la Cocina Latinoamericana

la intención de que se traten temas como el racismo, el intercambio de 

culturas y la interseccionalidad, para generar reflexión y un impacto 

positivo en cuánto a la multiculturalidad.

Al ser un taller con plazas y tiempo limitado, los platos que hemos es-

cogido para que se hagan en el taller son de dificultad baja. Comidas 

que no requieran saber de técnicas de cocina muy específicas para 

que los participantes puedan cocinar tranquilos. No obstante,  al ser 

platos ajenos a nuestra cultura, está claro que una mentalidad abierta 

y dispuesta a aprender, es lo más importante para disfrutar el taller 

en su totalidad. 



50

Platos típicos

PROPUESTA DE MENÚ

Postres



51

PERFORMANCE: Kotz’ijan/Florecer de Colectivo Ajchowen

Ajchowen (“artista” o “la que hace arte” en lengua kaqchikel) es un 

colectivo de mujeres mayas, integrado por siete actrices-danzantes 

y una Ajq’ij (cargadora del tiempo). Ellas son de las comunidades lin-

güísticas mayas k’iche’, kaqchickel y mam, y están acompañadas por 

un hombre mestizo (Víctor Barillas), dramaturgo y director escénico. 

Hasta la fecha tienen tres obras de teatro colectivas y ocho monólo-

gos individuales. 

Sus obras se fundamentan en los principios y valores de la cosmovi-

sión maya, y su propósito es sanar conciencias, promover la cultura, la 

lucha y el empoderamiento de las mujeres mayas, así como denunciar 

problemáticas sociales en su contexto.*

Como curadoras, creemos muy necesario incluir narrativas vividas 

directamente desde las pieles de estas mujeres indígenas. Es muy 

necesario romper con los prejuicios y las creencias occidentales para 

poder abirir la mente hacia muchos saberes (para nosotros extraños) 

que se vinculan estrechamente con la naturaleza, el espíritu y la her-

mandad, con la finalidad de criticar y empoderar a las mujeres dando 

voz paralelamente a diferentes dificultades que serlacionan estrecha-

mente con la herencia postcolonial.

* Texto extraído de la página web oficial del Arts Santa Mónica. 

https://artssantamonica.gencat.cat/es/detall/kotzijan---Florecer



52

JUEGOS POPULARES DE AMÉRICA LATINA

Tener en cuenta a los más pequeños de la familia también es impor-

tante. Que se lleven un buen recuerdo y que puedan participar en 

alguna de las actividades era para nosotras esencial y ¡ qué mejor 

que hacerlo jugando! Si no se educa desde bien pequeños en valores 

donde la base sea el respeto entre humanos, lo único que se sigue 

perpetuando es el racismo, interiorizado de muchos padres a sus hi-

jos, continuando con la cadena del odio y la diferencia.

Para fomentar la multiculturalidad hemos programado una lista de jue-

gos como son la rayuela, el escondite o el burro con otros latinoame-

ricanos como el chunkey, el juego del sapo o el Palin. 

Nuestra intención es que en un entorno neutral como es el parque 

situado en los Jardines de las Tres Chimeneas, los niños/as se junten 

y, simplemente, disfruten de la compañía unos de otros. Sin prejuicios, 

de igual a igual. Además, conectar con el barrio y buscar a personas 

que hayan jugado a estos pasatiempos en la infancia, así el saber pa-

sará de generación en generación sin tener en cuenta la nacionalidad. 



53

Juego del Sapo

Su origen suele asociarse a una antigua leyenda Inca, ya que con-

sideraban a los sapos seres mágicos y por eso en festividades las 

personas tiraban a los lagos piezas de oro y si estas se las comía un 

sapo este se convertía en oro y le concede un deseo al jugador. Los 

jugadores son ilimitados y tienen que tirar fichas a los agujeros, de-

pendiendo el agujero es un punto u otro, el que tenga el puntaje más 

alto a lo acordado con todos gana.

El Chunkey (aro y palo)

Juego originario de la América precolombina. Para jugar, se necesitan 

discos de piedra de unos 20 cm de diámetro que pueden tener un di-

seño de relieve. Existe la posibilidad de jugar en parejas o en equipos. 

El chunkey consiste en hacer rodar el disco por un campo nivelado y 

apisonado. Los jugadores del otro equipo tendrán que lanzar palos 

intentando adivinar el lugar donde el disco se pararía y al final se tira 

el disco. Si aciertan, ganan; si no, el equipo contrario vuelve a tirar los 

discos y se vuelve a empezar.

Palin

Destacado en Chile y Argentina como deporte indígena de Sudamé-

rica. Jugaban tanto hombres y mujeres, sin embargo tuvo que ser 

prohibido por la Iglesia Católica, en el 1764, en Chile. La actividad tra-

dicional mapuche con fines religiosos o deportivos se parece al juego 

español chueca, siendo antecesor del hockey en el césped. El juego 

se distingue por su bola de madera o cuero atada con una cuerda 

con la finalidad de que cada equipo quiera llevar la pelota al terreno 

contrario con los bastones hacia la meta y así obtienen 1 punto. 

Carrera de Cuchara y Huevo

Los jugadores se ponen en la línea de partida con una cuchara con un 

huevo en la boca, el suelo tiene que ser nivelado y sin obstáculos. Hay 

una línea de principio y otra de final donde hay un juez. Cada jugador 

irá en cuclillas hasta la línea del final y el ganador será el primero en 

llegar con el huevo intacto al final del recorrido.

¿CÓMO SE JUEGA?



54

Dentro del marco de la exposición Descolonización y modernidad 

en américa latina: Voces, resistencias y transformaciones, creíamos 

conveniente añadir una pequeña muestra temporal de instrumentos 

típicos de tierras indígenas. Queremos enseñar al público occidental 

la variedad de instrumentos que el continente latinoamericano posee, 

ya que algunos de ellos tienen semejanzas en sonido y apariencia con 

los “nuestros”. 

Sin embargo, las ganas de expropiar todo lo material de unas tierras 

que no eran suyas, les cegó. No fueron capaces de ver que las melo-

dias que desarrollaron estaban a un mismo nivel.

Manuel Castro explicaba: 

Cuando los europeos llegaron a nuestro continente, se encontraron con grupos organi-
zados de personas que poseían una cultura propia. La gran riqueza cultural de nuestros 
indígenas fue menospreciada y cruelmente atacada por el conquistador, a quien sólo le 

importaba robar la riqueza material de nuestras tierras. 19

Esta exposición consta de un conjunto de ocho elementos musica-

les (percutivos y de viento). Distribuidos por el espacio de la tercera 

planta, irán expuestos en vitrina según su tipo. La única excepción es 

el caso de la Marimba. Está estará sin protección. No obstante, no se 

podrá tocar tampoco. 

EXPOSICIÓN TEMPORAL: 
Latinoamérica en Sinfonía: Instrumentos y objetos que cuentan nuestra historia sonora

19 Castro, M. (1994) El aporte de la música latinoamericana a la musica universal. p. 73



55

INSTRUMENTOS EN EXPOSICIÓN

La Zampoña

Es un instrumento de viento compuesto 
por muchos tubos de forma vertical de 
diferentes tamaños que van de grande 
a pequeño y cada uno de ellos de so-
nido diferente. Son muy representativos 
de la cultura andina precolombina y su 
uso es frecuente en ceremonias y ritua-
les.

La Quena

Instrumento de viento parecido a una 
flauta. Su uso es muy notorio en Perú y 
es uno de los instrumentos americanos 
más antiguos. Este se extendió por la 
Cordillera de los Andes durante el impe-
rio Incaico. 

El Cajón

Instrumento de percusión de origen Pe-
ruano. Documentando su origen desde 
mediados del siglo XIX. Tiene sus raíces 
afroperuanas, ya que el uso del tambor 
se prohibió, los esclavos negros busca-
ban una forma de expresarse, en este 
caso al ver los cajones de mercancia 
decidieron usarlos como instrumento 
de percusion, usandose para ritus sa-
grados y como expresion artistica.

La Ocarina

Instrumento de viento parecido a una 
flauta. Su uso es muy notorio en Perú y 
es uno de los instrumentos americanos 
más antiguos. Este se extendió por la 
Cordillera de los Andes durante el impe-
rio Incaico. 



56

La Marimba 

Instrumento de percusión con una se-
rie de láminas de madera ordenadas 
de mayor a menor que con mazos, crea 
un sonido diferente dependiendo su lar-
gor donde cada una de las teclas tiene 
una caja de resonancia y su montura 
se sujeta con unas patas. Su origen se 
remonta a Chiapas, México. Y tiene una 
larga historia en Guatemala. Se cree 
que tiene raíces Africanas.

El Güiro

Instrumento de percusión. Es un raspa-
dor musical típico tocarlo con música 
folklórica y tropical. Tradicionalmente 
están hechos del calabazo seco al igual 
que las maracas. Se encuentra como 
instrumento típico en varios países la-
tinoamericanos como Bolivia, Ecuador, 
Peru, Colombia, Panama, Republica Do-
minicana, México, Cuba, Puerto Rico, 
Brasil y Venezuela. 

Las Maracas

Instrumento idiófono y de vibración, 
ya que tiene sonido propio porque su 
cuerpo es su materia sonora. Consiste 
de una cápsula cerrada normalmen-
te ovalada con un mango en forma de 
palo para poder sujetar. Dentro de ella 
tiene elementos pequeños sonoros que 
la hacen sonar, estos pueden ser des-
de semillas, piedrecillas, etc.  Su origen 
mantiene muchas dudas, para algunos 
tienen origen arahuaco, otros guaraní, 
hasta arabe. Por ejemplo, los indígenas 
arahuacos los usaban para sus rituales 
religiosos. 

La Tinya

Es un instrumento andino de percusión. 
Se asemeja a un tambor y su uso es 
más frecuente en las zonas andinas del 
Ecuador, Perú, Altiplano Boliviano, Chile 
y Norte de Argentina. Hecha con cuero 
crudo muy fino. Se usaba usualmente 
en rituales espirituales y lo solían tocar 
mujeres andinas con una banqueta.



57

Albarrán, J. (2019). Performance y arte contemporáneo. Discursos, 

prácticas, problemas. Editorial Cátedra. Madrid.

Arias Castro, B. A. (2020). Colonialidad y rexistencia. Utopía y praxis 

latinoamericana, nº 90, 290-301.

Castro, M. (1994). El aporte de la música latinoamericana a la música 

universal. Revista Estudios, nº 11, 71-75.

Fanon, F. (1952). Piel negra, máscaras blancas. Éditions du Seuil. 

Francia

Fornari, A. (1973). Política liberadora, educación y filosofía. Un análisis 

del lugar de la filosofía en la praxis de liberación, 136-162. 

Galafassi, Guido Pascual; Riffo, Lorena Natalia. (2018). Del sueño de 

Cristóbal Colón al hoy llamado “extractivismo”: Peripecias y avatares 

de un largo y continuo proceso de expropiación para la acumulación.

Una necesaria discusión crítica. Universidad Nacional de Quilmes.

Theomai, nº 38, 188-200.

Mignolo W.D. (2010). “La colonialidad: la cara oculta de la 

modernidad”, en Desobediencia epistémica. Retórica de 

la modernidad, lógica de la colonialidad y gramática de la 

descolonialidad (p. 25 - 47). Ediciones del Signo.

Mignolo, W. (2010). Desobediencia epistémica: Retórica de 

la modernidad, lógica de la colonialidad y gramática de la 

descolonialidad. Ediciones del Signo.

Pinedo, J. (2015). Apuntes sobre el concepto postcolonialidad: seme-

janzas y diferencias en su concepción y uso entre los intelectuales 

indios y latinamericanistas. Vol. 30, nº 1, 189-216

Quijano, A. (2002). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América 

Latina. En: Cuestiones y horizontes: de la dependencia histórico-

estructural a la colonialidad/descolonialidad del poder. Buenos Aires. 

Clacso. 778-832

García, J. (2006). “Fronteras coloniales en América. El caso de 

México” en La Frontera. Entre límits i ponts. 59-71 .

BIBLIOGRAFÍA



58

WEBGRAFÍA

Artigas, D. (2023). El deporte y los juegos en la América 

precolombina. Museo Chileno de Arte Precolombino. https://museo.

precolombino.cl/2023/10/20/el-deporte-y-los-juegos-en-la-america-

precolombina/

Arts Santa Mónica. Kot’ijan. Genencat.cat

https://artssantamonica.gencat.cat/es/detall/kotzijan---Florecer

Blasco, C. (2022). El mestizaje es ese lugar de conflicto permanente. 

Revista Minerva, nº 38. https://cbamadrid.es/revistaminerva/articulo.

php?id=915

Conabio (2016). La milpa. Comisión Nacional para el Conocimiento 

y Uso de la Biodiversidad, Cd. de México. México. https://www.

biodiversidad.gob.mx/diversidad/sistemas-productivos/milpa.

Covadonga, B. (2022). El mestizaje es ese lugar de conflicto 

permanente. Entrevista con Sandra Gamarra Heshiki. Revista 

Minerva, nº 38. https://cbamadrid.es/revistaminerva/articulo.

php?id=915

González, J.M. (2021). Diego Rivera y la “Unidad Panamericana”. 

Meer Arte. https://www.meer.com/es/66790-diego-rivera-y-la-

unidad-panamericana  

Giraldo, M.A. (2018). La historia de Ciro es la historia de Colombia. 

El Colombiano. https://www.elcolombiano.com/cultura/ciro-y-yo-el-

documental-de-miguel-salazar-que-narra-la-historia-del-conflicto-en-

colombia-YN9078450

MACBA (2018). Español, este es el oro que comes? https://www.

macba.cat/es/arte-artistas/artistas/ortiz-daniela/espanol-este-es-

oro-que-comes

Marcelle, B. (2023). Decolonialidad desde las artes: estrategias, 

iniciativas, propuestas. Ritimo. https://www.ritimo.org/Decolonialidad-

desde-las-artes-estrategias-iniciativas-propuestas

Marilyn Boror Bor. Diccionario de los objetos olvidados. https://

marilynboror.com/diccionario-de-objetos-olvidados/

Programa 286: Juegos populares en América Latina y el Caribe. 

(2017, Abril 26). Apoyandofamilias. https://apoyandofamilias.

wordpress.com/2017/04/26/programa-286-juegos-populares-en-

america-latina-y-el-caribe/ 

Sabariego, J. (2006). Las alternativas a la educación globalizada. 

Periodico Diagonal. https://www.diagonalperiodico.net/saberes/

alternativas-la-educacion-globalizada.html



59

(s.a). (1980). La calidad de la enseñanza. Revistadepedagogia.org. Vol 

38. Nº 150. Pp 93 - 98.

Wara Vargas. Ciudad Oculta. http://www.waravargas.com/ciudad-

oculta1.html 

Wikipedia. (2023). Cajón (percusión). Wikipedia 

https://es.wikipedia.org/wiki/Caj%C3%B3n_

(percusi%C3%B3n)#Caracter%C3%ADsticas

Wikipedia. (2022). Chunkey. Wikipedia. https://es.wikipedia.org/wiki/

Chunkey

Wikipedia. (2023). Güiro. Wikipedia. https://es.wikipedia.org/wiki/

G%C3%BCiro

Wikipedia. (2023). Marimba. Wikipedia. https://es.wikipedia.org/wiki/

Marimba

Wikipedia. (2023). Ocarina. Wikipedia. https://es.wikipedia.org/wiki/

Ocarina

Wikipedia. (2023). Palín (juego). Wikipedia. https://es.wikipedia.org/

wiki/Pal%C3%ADn_(juego)

Wikipedia. (2023). Sapo (juego). Wikipedia. https://es.wikipedia.org/

wiki/Sapo_(juego)

Wikipedia. (2023). Siku. Wikipedia. https://es.wikipedia.org/wiki/Siku

Wikipedia. (2023). Tinya. Wikipedia. https://es.wikipedia.org/wiki/

Tinya

Wikipedia. (2023). Zampoña. Wikipedia. https://es.wikipedia.org/wiki/

Zampo%C3%B1a



60

EXPOSICIONES

Anti-Futurisme Cimarrón. 2023 - 2024. Arts Santa Mónica, 

Barcelona.

IA: Inteligencia artificial. 18 de octubre - 17 de marzo, 2024. CCCB, 

Barcelona.

Principio Potosí ¿Cómo podemos cantar el canto del Señor en tierra 

ajena? 12 mayo - 6 septiembre, 2010. Museo Reina Sofía, Madrid.

Rabia, rencor y venganza. Rocio Quillahuaman. 17 de noviembre - 13 

de diciembre, 2023. Fosforito, Barcelona.  

Rumor #2. Coco Fusco y Guillermo Gómez Peña. Dos amerindios 

no descubiertos en Buenos Aires. 23 de octubre - 22 de noviembre 

2023. Fundación Malba, Buenos Aires.

https://www.malba.org.ar/evento/rumor-2-coco-fusco-y-guillermo-

gomez-pena/ 

Un acto de ver que se despliega. Colección Susana y Ricardo 

Steinbruch. 10 noviembre, 2022 - 2 octubre, 2023. Museo Reina 

Sofía, Madrid.



Anna Giménez, Natalia Lozada, Carolina Teleutsa

Crítica de la Representación

4º de Carrera, Bellas Artes, Universidad de Barcelona

2023-2024


